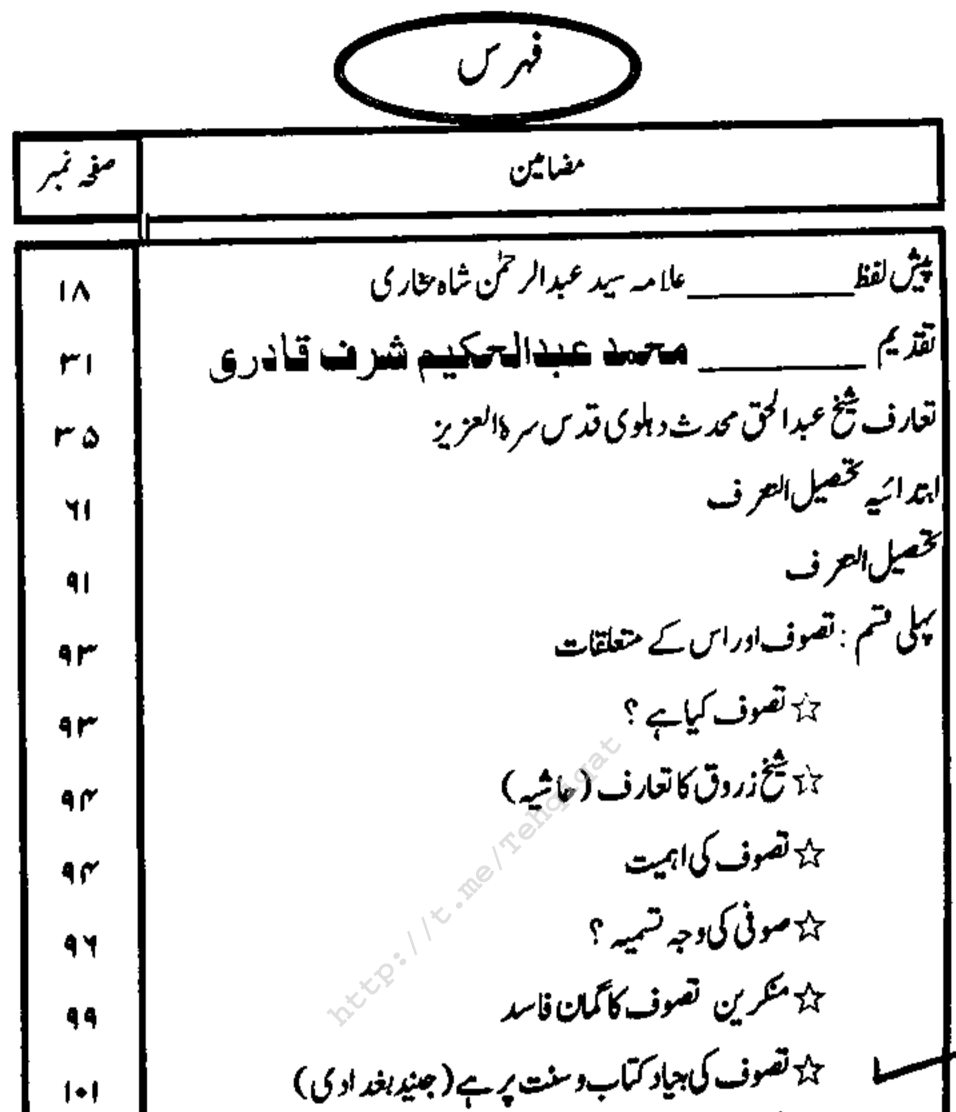


تحصيل التعرُف في معرفة الفقه والتصوف (عربي) (اردوترجمه) مجد دملت، بركة المصطف في الهند شيخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی رحمہ اللہ تعالیے ترجمه علامه محمد عبدالحكيم شرف قادرى شیخ الحدیث جامعه نظامیه ر ضوبیه ، اندرون کو باری ، در دا<del>زم</del>و ، لا جور ابآر . <sup>ف</sup>ترکز عد بسه

تحصيل التعرُّف في معرفة الفقه والتصوف نام كتاب ليتخ محقق شاه عبدالحق محدث دبلوي عليه الرحمه مصنف علامه محمد عبدالحكيم شرف قادرى مترجم المتازيبلي كيشنز، لأبهور ج\فلا نثار (جسر فادوري تاشر بابتمام محمد عبدالستار طاہر مسعودی یردف ریڈ نگ صفحات 227 تعداد ||++ کمیوزنگ الحجاز كمپوزرز،ا سلام بورد، لا حور +1999/01rr+ س طباعت ++/+ ۲ اروک بے قمت ملنے کے بتے :

المح مكتبه قادريد ، دربار ماركيت نزد سستا بو تل ، لا بور # ۲۱۹۳ ۲۲۲ الم مكتبه قادريد، جامعه نظاميه رضويه، اندرون لوبارى دروازه، لا بور ٢٠ مكتبه تنظيم المدارس، جامعه نظاميه رضوبيه، اندرون لوباري دروازه، لا جور المكتبه غوشيه ---- سبزى منذى نزد فيضان مدينه، كراچى الم مكتبيه ضياشيه ، يو بربازار ، رادليندي ۲۲ مکتبد قاسمیدر ضوبید ، دکان نمبر C، 17/6 ، C-5 ، رات کار نرمبزی مندی ، کراچی



| 1+1- | المشيخ ذروق کے کچھ کلام کی شرح                                                    |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|      | میک محالفین کی تحریرات پڑھنے کے آداب                                              |
| 1+0  | میک صوفیہ کرام کے خلاف انن جوزی کاناروا رویتہ                                     |
| 1+1  | میں سیر سرم سے حلاق میں بور کا مناروا رویڈ<br>جمہ توثیق یا تنقید کس جگہ کی جائے ؟ |
| 1+9  |                                                                                   |
| 1+9  | ۲ <sup>۲</sup> این جوز کی کتاب قابل انتقات شیں<br>- به منگ بر اتو زیر سر رو بر    |
| (1+  | ج <sup>ی</sup> ہ منگرین تصوف کے ا <b>نگار کی دجوہ</b> ؟                           |
| 117  | ج'جان جوزی خود تلمیس کا شکار میں                                                  |

| صغه نمبر      | مقرابين                                                            |
|---------------|--------------------------------------------------------------------|
| 11 <b>1</b> 1 | لا قابل اجتناب كتب ؟ اور اجتناب كا مطلب ؟                          |
| - IIN         | 🖓 "فتوحات مکیہ" کا مطالعہ احتیاط سے کریں                           |
| H             | ۲۶ صوفیۂ کرام پرانگار کے اسباب                                     |
| 11.           | المير يا غوث اعظم في اين جوزي كومعاف كرديا- (حاشيه)                |
| 11            | این جوزی پانچ سال قیدر ہے                                          |
| 119           | اشتباه کی جگہ میں توقف کریں                                        |
| •1            | ایک شیخ این عربی کے بارے میں اختلاف                                |
| 11.+          | الم يشخ اكبر مقبولين ميں نظراتے ہيں(امام ربانی)حاشيہ               |
| - 11          | ال مسلك ابل سنت محابه اور سلف سے منقول ہے                          |
| 188           | المي نكته تحجيبه : تير ت اجزاء س انساني اعضاء كي طرف اشاره         |
| 117           | الم تصوف بغیر فقہ کے صحیح شیس                                      |
| 150           | ج <sup>م</sup> متبعین کے فساد سے مذہب کا فساد لازم شیں             |
| 110           | یں علم اور حال کی بنیاد کیا ہے ؟<br>جبطم اور حال کی بنیاد کیا ہے ؟ |
| iry.          | جی اقتراء کس کی کی جائے ؟                                          |

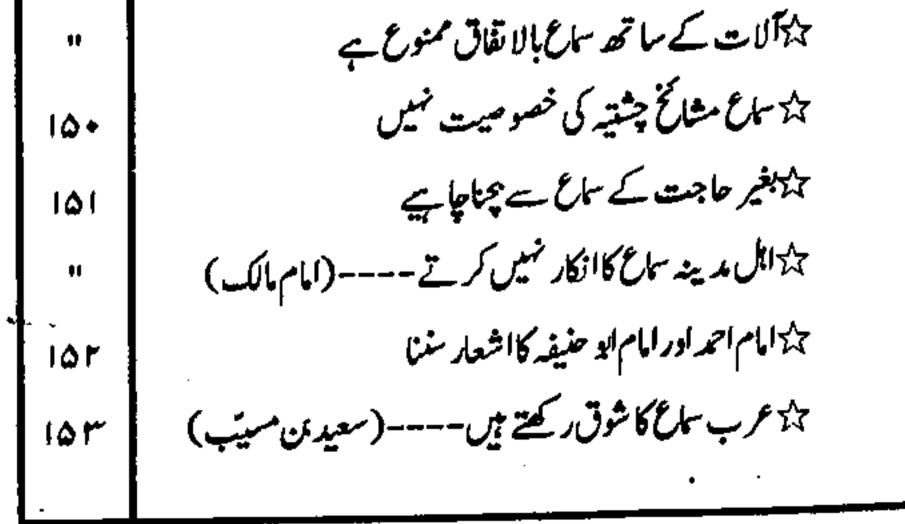
🖧 بعض ائم یہ فقہ و **تصوف کاذ کر** 11 4 ۲۶ مفسر، محدث، متلكم اور صوفى ميس فرق ؟ 17 4 ۲۰ این جوزی کاامام غزالی پررد 111 ۲۰ محل اعتراض ، کلام کی قشمیں # التي فقد، تفوف كى جكد كارآ حدب مراس كانكس نهيس 177

# https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

٩.

# Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

| صخه نمبر | مضايين                                                   |
|----------|----------------------------------------------------------|
| 150      | ي فعهاءاور صوفيه                                         |
| 172      | الم مخلص علماء نے راہ تصوف سے کیوں منع کیا ؟             |
| 171      | الم صوفية كرام مجتمدين کے تابع میں                       |
| 184      | ۲ <sup>۲</sup> بیه غلط <i>ب</i> که صوفی کا کوئی مذہب شیں |
| ier      | المصوفيه ادر حضوري قلب                                   |
| 100      | المحضرت جنید بغد ادی نے ساع کیوں ترک کیا ؟               |
| 100      | جيئة المام غزالي اور سماع                                |
| 164      | 🔂 شخ سبر وردی اور ساع                                    |
|          | 🖍 فقهاء، محدثتين، صوفيه اور ساع                          |
| 142      | م <sup>ی</sup> ضروری نہیں کہ ہر امر جائز کی عام اجاذت ہو |
| 164      | ۲۶ حضرت عائشه صدیقه کاداقعه ، جواز ساع پر استد لال ؟     |
| 119      | الم ميت كوارد ہونے سے پہلے اشياء كا تھم ؟                |
|          | المجمع سائق فلاسغه سنا حوذاور ضرورت كى بها پر جائز       |



Click For More Books https://ataunnahi مغهنمر مغمايين المكاس اور أمام مالك 101 المامز اميركي ممانعت يرجارون مذاهب متفق 156 الم معلوم شیں کہ عنبری کون تھا؟----- حاشیہ میں تعارف ... ابراہیم بن سعد محدث کا شوق ساع 133 ٢٠ كشف الجوب ادر القوبي الجلي كااقتياس، از مترجم 104 الله جوچز قرب المي كاذريعه نهيس ايے ذريعۂ قرب جانبا؟ 101 الله قائلين بھى ساع كوچائز كہتے ہيں نہ كہ متحب ۴8 الم ساع في جياد کيس ب 109 الله اعظوب کی محافل اور وقتی لطف 14+ الار اولياء \_ المحاكي ممانعت 111 الم ساع ممنوع ب اجائز الله 177 ا الله المرف داع ضرور تين ؟ 146 الم ساع، مرورت كى باير بقدر مرورت مراح 170 الماس کے دامی تین امور میں ---- (ماحب تعرف) II. الم قائلين ك نزديك ساع كى تين شرطيس 174 14+ ۲: اگر کوئی غلبَہ حال کے بغیر حرکت کرے ؟ H جزیجال میں محوصاحب وجد ، مجنون کے تظم میں 121 ۲ وجد ک<u>ہ</u>اہے ؟ 123

Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

| صغه نمبر | مفرايين                                               |
|----------|-------------------------------------------------------|
| 121      | الت وجد میں شیخ نوری نے جلاد کے آگے گردن رکھ دی       |
| 120      | ۲۶ شخ ایو حمز ہ کنو کمیں میں گر کھئے ، کسی کونہ پکارا |
| 121      | الله يشخ شبلي پرايک خاص حالت طاري ہوئي                |
| 122      | ایک شیخ شبلی نے مال دریا میں بھینک دیا                |
| 129      | 🖓 حقیقی، طبعی ادر شیطانی د جد کی علامات               |
| 1        | ہٹر نم کی اصل تا ثیرروح حیوانی میں ہے۔۔۔۔(شیخ اکبر)   |
| IVI      | الکر ساع سے عقل کے مغلوب ہونے کا خطرہ ہو              |
| 11.17"   | کڑ عارف کا محفل ساع میں داخلہ ممنوع ہے                |
| 110      | المصفية اشعار كي طرف ميلان، حصول مشاہدہ سے بعيد       |
| 1A1      | اکابر ادلیاء محققین کاشعری کلام بہت کم ہے۔            |
|          | ۲۶ اکابر صحابہ کے اشعار صرف نصائح پر مشتل ہیں         |
|          | المصديق أكبر كى طرف منسوب أيك شعير                    |
| 114      | 🛠 دیوان علی میں چنداشعار حضرت علی کے بیں              |
|          | ج <sup>م</sup> امام اعظم ادر امام شافعی کے چند اشعار  |

|      | بہتر ہو استم اور امام سما کی نے چیکہ استعار         |
|------|-----------------------------------------------------|
| 1/14 | 🛠 فعل کی جزا یاسز اای کی نوع ہے ہوتی ہے۔ (شیخ زردق) |
| 141  | 🖓 قوابی سننے دالا تعریف اور مذمت میں گھرا رہے گا    |
| 192  | ایک غلط نگاہی قرآن بھولنے کا سبب بن گٹی             |
| 11   | کی است بن الحسین کی اپنے ہم نام سے ملاقات           |
| 191  | اللہ قوالی سے دجد ہوتا ہے، قرآن سے کیوں نہیں ؟      |
|      |                                                     |

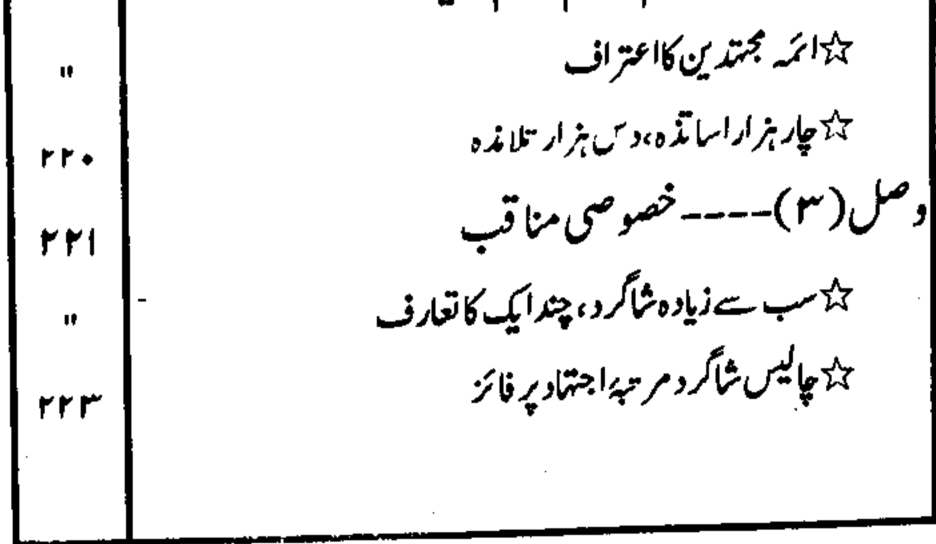
| منحدنبر | مضابين                                                                 |
|---------|------------------------------------------------------------------------|
| 19.01   | بهرامام غزالي كاجواب                                                   |
| 19.0    | م <sup>ح</sup> امام احمد واسطی کاامام غزالی کے جواب پرر د              |
| 192     | ۲۲ اہیات کو چھوڑ د،آیات سنو۔۔۔۔(واسطی)                                 |
| "       | الم قرآن سے عدم دلچیں معرفت سے محرومیت کی علامت                        |
|         | جرارباب ساع سلمی اور کیلی سے متعلق کلام کیوں سنتے ہیں ؟                |
| 199     | <sup>م</sup> <sup>بعض</sup> خود ساختہ <b>صوفی دیو تاکر ش</b> ن کے عاشق |
|         | دوسری فشم                                                              |
| 7+1     | فقیہ، فقہاء، انمَہ اربعہ کے احوال اور دیگر متعلقہ امور                 |
| "       | ج <sup>م</sup> صحابۂ کرام قیاس اور اجتماد ہے بنازیتھے                  |
| r•r     | ہلاد نیامیں صرف چار انتمنہ کے پیر د کارباتی رہے                        |
| r•r     | 🛠 صحابہ اور تابعین کی جائے انٹر کی تقلید کیوں ؟                        |
| 1.4     | ۲۶ جو معارف مشهور اولیاء کو حاصل ، دوائمَه فقه <b>کو بھی حاص</b> ل     |
| r+5     | ۲۲ امام اعظم مقدم یا امام مالک ؟<br>۲۲ امام اعظم مقدم یا امام مالک ؟   |
| 7.4     | جرح انمکه شلاشه کی تاریخ ولادت دو فات                                  |
|         | ی جمہورائمہ قیاس کے قائل میں                                           |

🖓 جنهور آحمہ کیا ک کے کا ک ڈیل وصل(۱)----امام اعظم ابو حنيفه رضي الله تعالي عنه ۲+۸ الملا الم اعظم کانسب اور حضرت عل**ی کی آ**پ کے داد اکیلئے دعا \*+4 ا الله میار که ، ذریعه معاش 11. ا الله زېداور جو دو کرم 111 الم عيب بتائي بغير كپر افروخت كرديا، امام كي وكيل كو يجيه Ð

Click For More Books

# https://ataunnabi.blogspot.com/

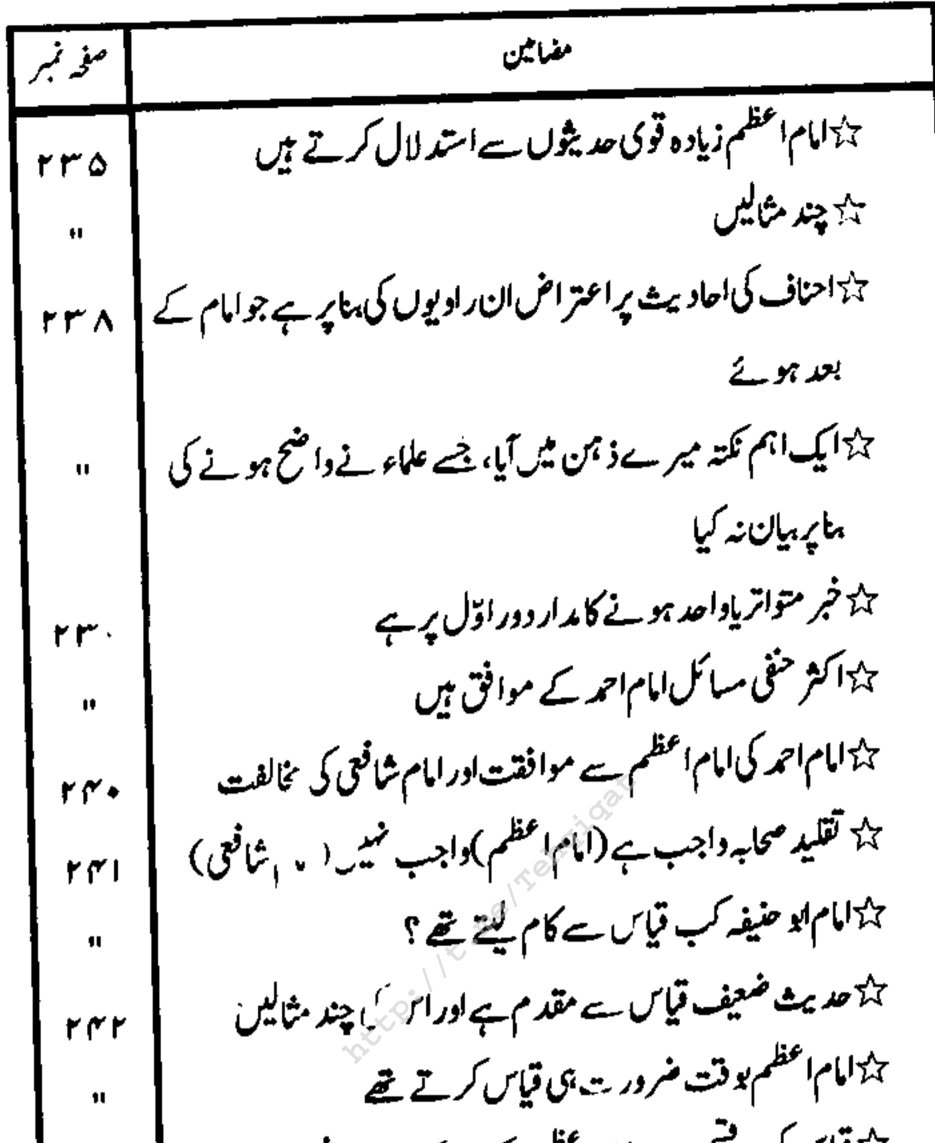
مغهنمر مغيابين ا عبادات مين كمال! 111 الملح اليس سال عشاء کے وضو سے فجر کی نمازادر تنمیں سال ردزہ 111 الم يجين ج ---- جائر فات يرسات ہزار مرتبہ ختم قرآن 41 المحمد للله يرهان يربيغ كے استاذ كويا بچ سودر ہم نذر كے ٩. الله شريف مي ختم قرآن اور معرفت اللي كاحصول ŧI ا الم میں نے تیری معرفت کما حقد طاصل کی Ð اللہ يرد ي آب كرونے كي آواز سنتے تھے 212 🖧 پیکر صبر دخلم ۲۱۴ المانت دديانت 110 الم بارون الرشيد کے دربار ميں الم اعظم کے اوصاف کا بيان 114 المام الد حنيفه كي دس صغات 112 المائم محدثين كاخراج تحسين 111 وصل (۲)----امام اعظم، عالم، فقيه اور محدث "



| Click For | مغه نمبر     | https://ataunnabi.blogspot.com/                                      |
|-----------|--------------|----------------------------------------------------------------------|
|           | <i>د</i>     |                                                                      |
|           | rr#          | جزئة فقه حنفی انفر ادی نهیس، شورائی ہے                               |
|           | rrr          | الم شريعة كوايواب وكتب كي صورت ميں مرتب كيا                          |
|           | 11           | ی بخ ا کھ مسائل بیان کتے<br>شہائج ا کھ مسائل بیان کتے                |
|           | rr0          | جرامام طحاوی کیوں حتق ہے ؟                                           |
|           | u .          | المحضرت عليلی عاليہ السلام فقہ حفق کے موافق فیصلے کریں گے            |
|           | ***          | جرامام اعظم کی فضیلت میں صحیح اور موضوع احادیث                       |
|           | rr2          | ۲۲ امام مالک اور امام شافعی پر محمول کر د داحادیث                    |
|           | 229          | وصل (۳)                                                              |
|           | ,u           | جزیر غلط ہے کہ مذہب شافعی حدیث کے موافق ہے اور مذہب                  |
| :         |              | حنفي مخالف                                                           |
|           | t <b>"</b> + | جراس دہم کا سبب ہیہ ہے کہ صاحب مشکوۃ شافعی تھے                       |
|           |              | ی صاحب فنخ القد <i>بر</i> نے فقہ حنق کی تائید کا حق او اکر دیا       |
|           | 1771         | ٢٢ مكه ميں شيخ محقق كو شافعي بلنے كاخيال آيا شيخ متفق نے راہنمائى كى |
|           | rrr          | 🛠 ہندو ستان جاؤ دہیں یہ مسئلہ حل ہو جائے گا                          |
|           | F I          |                                                                      |

احناف ایک نص کودوسر ی پرتر جیح دینے کے لیئے قیاس کرتے بیں یں ۲۲ امام اعظم سے پانچ سوعلماء نے حدیث سی ۲۲ اے کروہ اطباء تم طبیب ہواور ہم عطار میں ----(امام اعمش) ۲۲ امام اعظم حدیث کو کتنی اہمیت دیتے تھے ؟

# Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/



اللہ قیاس کی وہ قشمیں جو امام اعظم کے نزدیک معتبر نہیں ۲۳۳ المحديث مرسل قياس - مقدم - (امام الوحنيفه) أمام شاقعي اللہ حدیث کے قیاس سے مقدم ہونے کی تفصیر 11 المريث مصراة يركيون عمل نهيس كيا؟---داشيه 226 المرائ كو حالت مجورى اختيار كياجاتا ب(الا مدين) ۲۳۷

#### Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

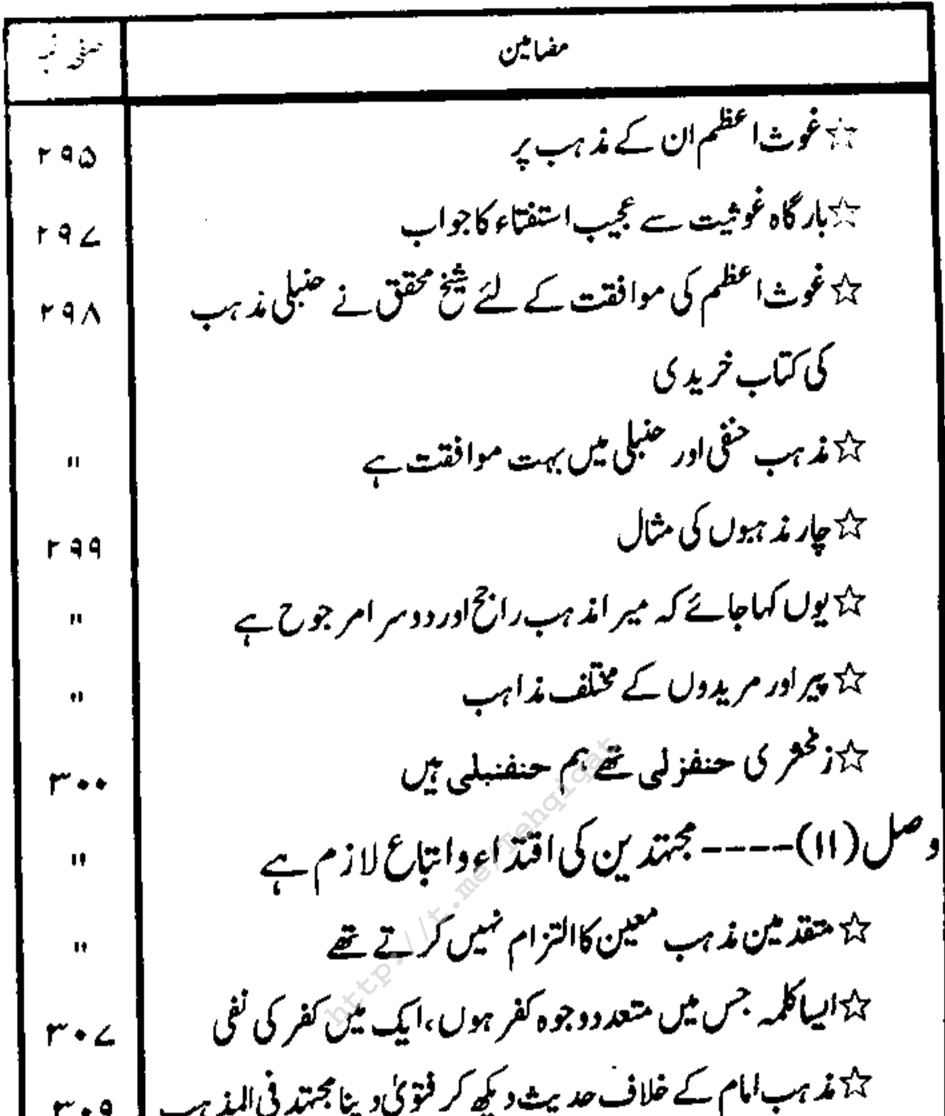
| منۍ نمبر.   | مضابين                                                      |
|-------------|-------------------------------------------------------------|
| ۲۳۷         | ج جب حدیث صحیح ہو تو میر اوہ ی <b>ند ہب ہے (امام شافعی)</b> |
| ተሮለ         | جرائد کے لیئے وسیع علم اور ملکہ استغباط کافی ہے             |
| 499         | وصل(۵)امام ابو حنیفہ اور صحابہ سے ساع حدیث                  |
| r0+         | ۲۲ امام اعظم کی دور صحابہ <b>میں و</b> لادت اور ان کی زیارت |
| 44          | ایج کن صحابہ کرام ہے حدیث سنی ؟ (موافق د مخالف اقوال)       |
| 409         | وصل(۲)بڑے اتمہ نے مناقب بیان کئے ۔                          |
| 14+         | کم قیاس کو خبر داحد پر مقدم کرنے کی وجوہ                    |
| 171         | جرامام اعظم کی توثیق کرنے دالے ، معتر ضبن سے زیادہ ہیں      |
| ryr         | ہ <sup>ن</sup> ہ جرح توثیق پر مطلقا مقد م نہیں (امام سبکی ) |
| 147         | الم خطیب بغد ادی نے عجیب انداز میں تنقیص کی                 |
| 776         | ج <sup>ہ</sup> خطیب بغد ادی ، این جوزی کے نقش قد م پر       |
| - <b>11</b> |                                                             |
| 140         |                                                             |
| 1 111       | · Ľ4                                                        |

ير خطيب كالمام اعظم يربهتان وافتراء 11 11 الم خطيب كاافتراء كه "ايو حنيفه حديث كي جائ قياس يرعام" 47 المام احمد، امام محمد کی تصانیف کا مطالعہ کرتے ہتھے 11 ٢٦ خطيب في المام احمد يربعى سخت طعن كياب الم خطيب في الم اعظم كرار من متناقض تفتكو ك ب 272

# Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

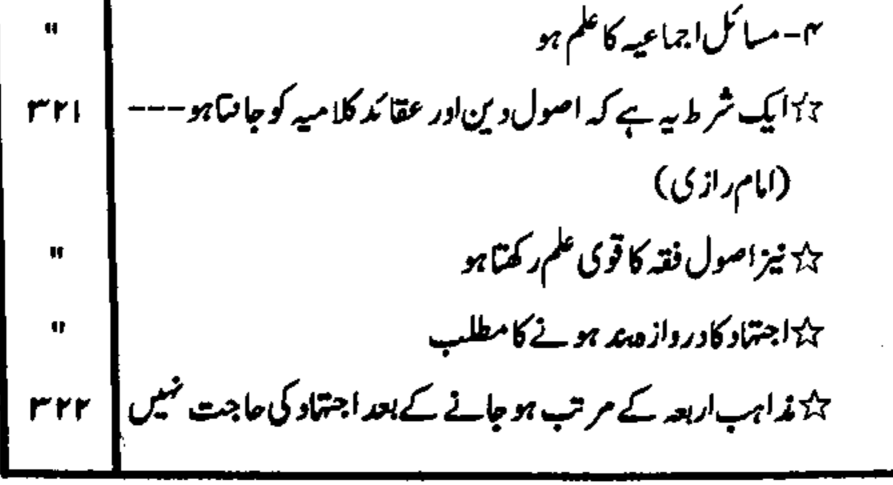


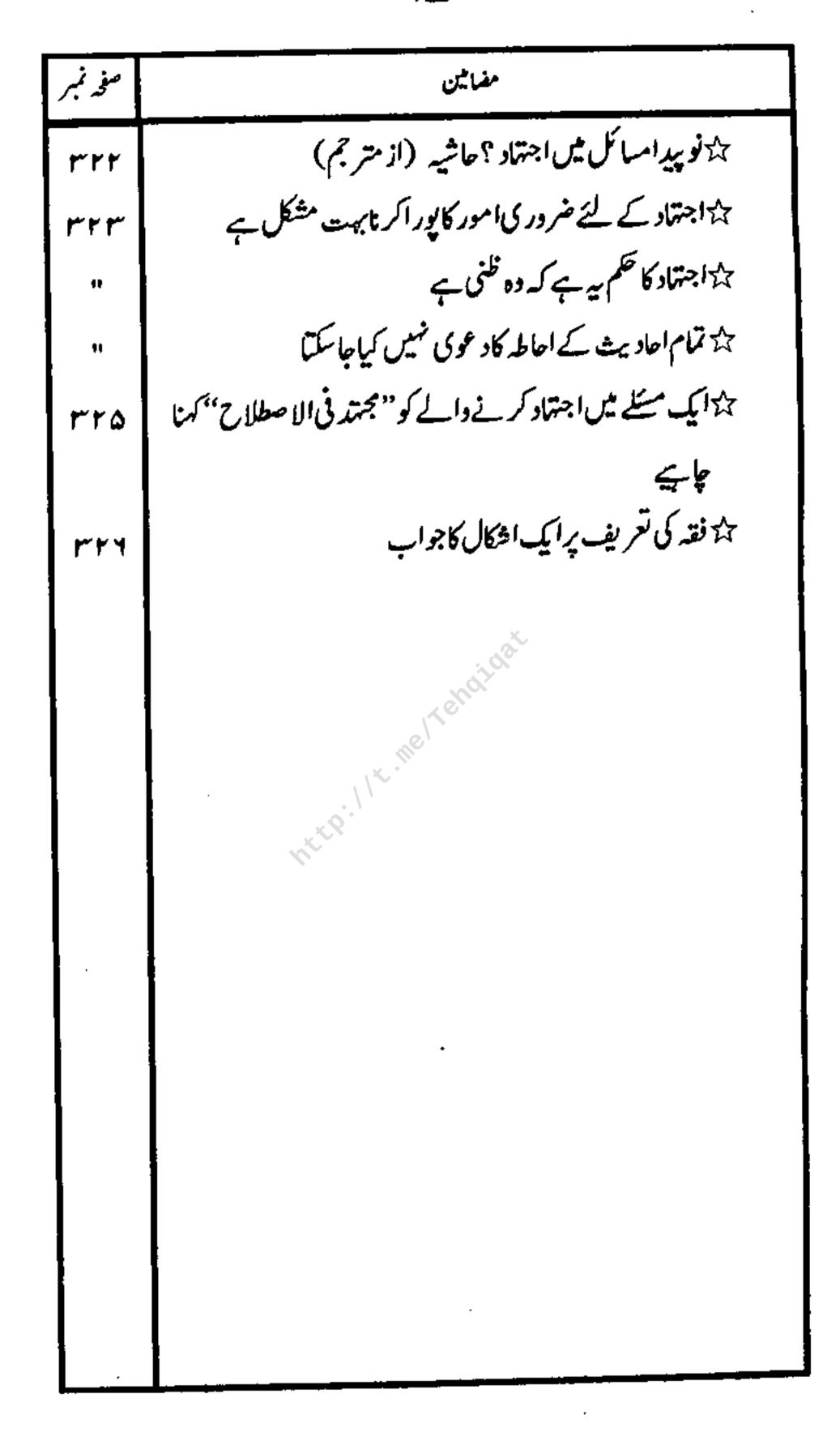
| مغهنبر | مغمامين                                                    |
|--------|------------------------------------------------------------|
| TAT    | المتحمن تضاقبول نه کرنے پرامام کومار آگیا                  |
|        | المام اعظم پر تشدد کاپس منظر (حاشیہ)                       |
| ۲۸۳    | تلاخواب بن سر کار دوعالم علیت نے این بُر ہ کو تنبیہ فرمائی |
| ram    | امام الاحتيفه كوزمر دياحميا ؟                              |
| 140    | امام نے صاحبین کو فرمایا : تم حکومت اور قضامیں مبتلا ہو گے |
| 144    | المام کی د فات ۵۰ اہ میں ہوئی، مہینے میں اختلاف            |
|        | ایک بیٹے حماد کے علادہ کوئی اولاد شیس                      |
|        | 🛠 پچپاس ہزار افراد نے جنازہ میں شرکت کی                    |
| ч      | امام شافعی و قت حاجت ، امام اعظم کے مزار پر د عاکرتے       |
| 114    | امام شافعی کی مز ارامام اعظم کے پاس حنق مسلک کی نماز       |
| 11     | الم عنسل کے دقت ان کی پیشانی اور ہا تھوں پر آیات بشارت     |
| ***    | المام محمد في المام الد حنيفه اعلى عليمن مي من مي "        |
|        | وصل(۹)ائمۂ ثلاثہ کے مناقب                                  |



| 1.4                 | بمجمعة بهبابها المصطلاحين وليهج كرسوق دينا بسمدي المذهب             |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------|
|                     | كاكام(حاشيه)                                                        |
| <b>r</b> "II        | لم سنت سے ثابت ہونے دالے عقائد کا مخالف بد عتی ہے                   |
| н.<br>Н.            | يراجماعي مستله كونسابې؟                                             |
| rir                 | المحم متاخرین کے نزدیک فد ہب معین اختیار کرنے میں مصلحت             |
|                     | <sup>جری</sup> ایک مذہب کا اختیار کر ناایک راز (شاہ دلی اللہ) حاشیہ |
| <b>m</b> 1 <b>m</b> | می بعض متاخرین نے چاراماموں کے ماسواکی تقلید سے منع کیا             |
|                     |                                                                     |

مخدتمر مضايين ایل سنت د جماعت چار مذہبوں میں منحصر -- (علامہ طحطادی) **r1r** حاشه ایک مسئل میں بھی خلاف امام کیا تو مذہب سے خارج اور طحد ---٣١٣ (امام ربائی) الم ابن حرمین شریقین کے ہاں معاملہ وسیع دیکھا . 110 وصل (۱۲)---- كياصو في كاكوني ند جب شيس ہوتا؟ 314 ٢٦ حديث شريف : استفت قلبك كامطلب ؟ = وصل (۱۳)----خاتم : اجتهاد کی تعریف اور شرائط ۳12 اجتهاد کی جار شرطیں ۳1۸ ا- قرآن یاک کے معانی ازروئے لغت وشریعت چانے 41 ۲- سنت کی اتن مقدار کو جانے جواحکام سے متعلق ہو r19 ۳- قیاس کی شرائط اور اس کی اقسام واحکام کاعلم ہو 378





بسم الله الرحس الرحيم پیش لفظ

سيد عبدالرحمٰن بخارى ريسر چ آفيسر قائداعظم لائبريري، لاہور الحكد لله رب العالمين والصلوة والسلام على حبيبه سيد المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين ومن تبعهم باحسان إلى يوم الدين أما بعد :-آفاقیت خلاق عالم جل مجدہ کی شان ہے اور مخلوق میں اُس نے صرف ایپنے محبوب پاک سید کا منات علیقہ کو اس املیاز سے نوازا ہے - حضور فخر دو عالم علیقہ کی صرف نبوت بی آفاقی شیس، سیرت مطیرہ بھی آفاقی ہے اور بچ توبیہ ہے کہ آفاقیت آپ متلاقہ کی ذات مقدسہ کا خاصہ ہی نہیں فیضان بھی ہے۔ جس طرح انخصرت علیک کی ذات مقدسه تکوین اور تشریع ددنوں دائروں پر حاوی ہے اس طرح آپ متلاق کی شان آفاقیت کا ظہور بھی دونوں دائروں میں یکساں ہوا ہے تکوین میں میرے آقا علیقہ کی شان آفاقیت "ورفعنا لمك ذكرك" ك الوبي اجتمام اور صديول پر محيط" تذكار سیرت " کے تاریخی مشاہرہ کی سند رکمتی ہے اور تشریع میں اسکی نمود مکعبہ داسلام د قرآل" سب میں آفکار ہے - جا کہ حضرت آدم علیہ السلام سے حضرت عیلی عليه السلام تك سب يغيرول كادين "اسلام" بى قل، مرخم نبوت في الجياء سابقين کے ساتھ ساتھ ان کے دین کی بساط بھی لپیٹ دی اس لیے اب اسلام صرف ادر مرف "دين مصلق متابي "كانام باورر جي دنياكوتي اور غرب اي الما م "كا منوان افتیار شیس کر سکتابیہ بھی میرے آقاد مولار حمت عالم علیقت کی شان آفاقیت کا

ایک کرشمہ اور تکوینی ظہور ہے-حضور سید کا سکت علیقہ کا دین لدی ، آفاقی اور ہمہ کمیر پیغام ہدایت ہے۔ مخلوق کے لئے حتمی، قطعی اور دائمی نظام رشد و فلاح- دھرتی کا ہر باس اس کا مخاطب ہے اور نسل آدم کا ہر فرداس کا مکلّف-فضائے ہتی کا ہر گوشہ اس مہتاب سے ضو گیر ہے اور نوع انسانی کاہر طبقہ اس چشمہ سے فیضیاب- یہ ایک جامع، کلسل اور فطر ی دین ہے ایساضابطئہ حیات جس میں حسی مادیت ایک مرتر دوجانیت کے تائع ،عملی واقعیت ایک بلند نظر مقصدیت ہے ہمکنار اور فکری وحدت ایک لام**تاحی تنوع م**یں جلوہ گر ہے -ابیاہمہ کیر نظریہ جو فکر وشعور ،احساس ووجدان اور تمذیب وتمدن کے سب دائروں پر محط ہے ایسانظام ہدایت جو فرد کی یحمیل سے لیکر معاشرہ کی تعمیر تک ، نزئیئہ ردح سے لیکر سیاست ملی تک اور دنیوی سعادت سے کے کراخر دی فلاح تک زندگی کے ہر زادیے کواجا کر کرتا ہے ایسادین جو کا مکات ہتی کے تمام کو شوں کی تزئین اور انسانی فطرت کے سب تقاضوں کی پنجیل کرتا ہے۔ دین اسلام کی جامعیت ، ابدیت اور آفاقیت ایسے امل حقائق میں جو ایک طرف خود صاحب دین کی عظمتوں ہے آشکار ہیں آور دوسری جانب علم کے ہر معیار ، وقت کے ہر پیانے اور تاریخ کی ہر تموٹی ہے ہمکنار - لیکن جب میہ حقائق خود زندگی

اور عمل کے اکینے میں جلوہ کر ہوتے ہیں تو دین کا جو روپ سامنے آتا ہے وہ "فقہ اسلامی "کملاتاب فقداسلامی افراد کی تغیر شخصیت اور حیات اجتماعید کے تمام شعبوں ی صورت کری کے لئے بنادی اقدار اور عملی ڈھانچہ فراہم کرتی ہے۔ فقہ اپن جامعیت، تنوع اور دائرہ عمل کے لحاظ سے زندگی کی بیزاں وسعوں ہے ہمکنار، ترزیب د تدن کے سب کو شوں پر حاوی اور اپنے اصول و فروع کی لامناعی کثرت کے ساتھ مجمی طنگ نہ ہونے والا ایسا چھمنہ علم و حکت ہے جس کی نظیر اقوام عالم میں

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کہیں ممکن نہیں۔ فقہ کی اساس وجی اللی ، غایت فلاح انسانی اور منہاج د انش ایمانی ہے ۔ اس کا . نظهور قرآن دسنت کا ثمر ، تعامل امت کاجو ہر ادر ائمَہ اجتہاد کی فکری کاد شوں کا حاصل ہے - فقہ کو عام طور پر صرف قانون کا ہم معنی سمجما جاتا ہے مگر بیہ الکل غلط ہے لہ ی د آفاقی دین کاایک جزو ہونے کے ناطے فقہ اسلامی ہر لحاظ سے جامع ، مکمل ادر ہمہ کیر ضابطئہ حیات ہے جو زندگی کے انفراد می داجتماعی تمام شعبوں اور دنیو می داخر دمی دونوں زادیوں پر یکسال تحیظ ہے - ایک مغربی ناقد این- بے - کو لسون کے الفاظ میں :

"In theory of course ,the shariah has always been a totalitarian and comprehensive code of conduct covering every aspect of human life." (1)

لیعنی نظر کی طور پر شرکیجیت اسلامیہ ہمیشہ سے ایک مکمل اور جامع ضابطئہ عمل ہے جو انسانی زندگی کے تمام شعبوں کا یوری طرح احاطہ کرتی ہے۔ خود فقہ اسلامی کے سب سے پہلے مدون، سراج امت امام اعظم ابد حذیفہ عليدالرحمد فاسكي تعريف:

"معرفةالنفس مالها وما عليها"(٢) کے الفاظ میں کر کے بیہ بتادیا کہ دین دونیا کے ہر سوال کاجواب اور انسانی زندگی کے ہر مسئلہ کاحل فقہ اسلامی کے دائرے میں آتا ہے۔اور اس لحاظ سے دیکھا جائے توعلم فقہ نه صرف اسلام کی تشریعی فکر کا خزانه بلحه اسکی فاقی تهذیب کامر چشمه قرار پاتا ہے۔ فقہ کے لغوی اطلاق بن میں فکر دیڈبر کی کمرائی اورجز رسی کا عضر موجود ہے۔ ہر معاملہ کی کمرائی میں اتر نااور ہر پیچیدہ متھی کو سلجھانا فقہی بھیرت کا خاصہ ' ہے - حق کی 1-Coulson : Conflicts and tensions in Islamic Jurisprudence, P-18 2-التحانوي : كمثاف اصلاحات الغنون ، ج 1 ، م . ۳ ، صدرالشريعہ : التوضيح ، ج 1 ، م ۳۳

تلاش ، اس کا راستہ اور منشاء المی کی دریافت اسکی منزل ہے ۔ تغمیر حیات ، تنظیم معاشره ادرا يتحكام تدن اسطيحمراني دخلائف بيں ادر تهذيب نفس ، يحيل عبديت ادر فلاح آخرت اسکے روحانی مقاصد - یوں لگتاہے وحی المی ایک آبھارہے جس سے فقہ کے لا کھوں کروڑوں احکام قطرہ قطرہ چھوٹ رہے ہیں اور زندگی کی روش روش مرکارہے ہیں۔سوچو تواسکی گھر آئی اور سمیرائی حداد راک سے باہر ہے اور دیکھو تو قواعد د ضوابط کا ایک تھا تھیں مار تاسمندر بہہ رہاہے۔ حکر کمال سے سے کہ رنگارتگ احکام کی جامعیت ایک حسین د حدت کی لڑی میں پر دئی ہوئی اور لا محد دد ضابطوں کی دسعت ایک مربوط نظام میں ڈھلی ہوئی نے سیدامیر علی کے الفاظ میں : " بيه ايك بلند نظر مقصديت اورانتهائي معقول عمليت كاشابهكار توازن لئے ہوئے ہے (ا)" فقہ کے استنادی اور اجتہادی مآخذ نے اے ہیک دفت ثبات و تغیر کا حسبن امتزاج عشا اور حرکت دار نقاء کے لامتا ہی امکانات سے آراستہ کر دیاہے -لہذااب زمانہ جتنے بھی رتگ بدل لے اور زندگی ارتقاء کے رائے پر جنٹنی بھی منزلیں طے کرلے ، فقہ اسلامی ی پیز ان دست انہیں اپنی آغوش میں سمو کر ہے گی اور یوں اسلام کی لیدی قانونی

پوزیشن اور دین سر مائے کے تحفظ ، تو سبع اور تفویض کا اہتمام فقہ اسلامی کے ذریعہ ہر عصر وعهد ميں ہو تار ہے گا-فقہی سرمائے کے تتحفظ، توسیع اور تفویض کاسانچہ دحی اللی کی روشنی میں وضع ہوااور عقل سلیم کے اجتمادی عمل سے برتامیا۔ یہ سانچہ فطرت کے اٹل احقائق پر استوار اور مشروعیت علیا(super legality) کے مقدس دینی دروحانی رتک میں رنگا ہوا ہے - مشروعیت علیا کارنگ خدا کی حاکمیت مطلقہ Absolute) (Divine Sovereignty سے پیونٹا، رسول اللہ علی کے اختیار تشریع 1-Ameer Ali, Syed : The Spirit of Islam, P-297

۲۳

(power of legislation) سے پنپتااور امت کی وحدت فکر وعمل Unity) of Faith and practice میں جھلکتا ہے - مشروعیت علیاکا یہ حقیقی رنگ جو عبدیت ،اطاعت اور وحدت سے عبارت ہے جب اُنسانی زندگی کے تمام انفر ادی اور اجتماعی دائروں میں پھیلتا ہے تو اسکی بدولت معاشرے میں فقہ اسلامی کا نفاذ بہت آسان ہو جاتا ہے - اس کے لئے ریاست کے انتظامی جریا کسی اور قوت تافذہ کی ضرورت نہیں رہتی بلحہ ہر جنص خود ہی اپنے داخلی محر کات کے تحت اے اپنانے اور اسکے نقاضوں پر عمل کرنے کی شعوری کو سش کرتا ہے۔ کیونکہ فقہی احکام براہ راست لو کوں کے دل د دماغ پر چھا جاتے اور ان کے نفس د خمیر کی گہر ا سَوں میں اتر جاتے ہیں-اور یمی وہ مقام ہے جہاں پینچ کر قانون ،اخلاق سے ہمکنار ہوتا ، فقہی نظام ، تصوف میں ڈھلتا ادر انسان طریقت کی دادیوں میں قدم رکھتا ہے ، جسجی تو علامہ اقبال عليہ الرحمہ نے تصوف کی تعريف کرتے ہوئے کہاہے کہ شریعت محمد یہ علی صاحبهاالتحيه كوابيخ باطن ميں جذب كر صحيح ادر اپنے قلب كى گهرا ئيوں ميں محسوس کرنے کانام تھوف ہے۔ پس طریقت چیست اے دالا مغات ؟

شرع را دیدن باعماق حیات اس اعتبار سے تصوف محض اسلام کی اخلاقی اقدار کا مجموعہ شیں رہتا باتحہ دین کے پورے علمی ، عملی اور تنظیمی ڈھانچ پر حادی ہو جاتا ہے - تصوف کی روح اسلام کی خلاً ہری دباطنی سب جہتوں ، اسکے وجود کی تمام پر توں ادر اسکی تہذیب کے کل دائروں میں سرایت کیے ہوئے ہے۔ دنیا کی ہر قوم کی طرح امت مسلمہ اپنی ایک جدا گانہ ترن رحمتى بيكن أس تدن كالتيازده خصوصى ديني روح اور باطنى جو مرب جواسك قانونى، معاشرتى، معاشى ادر ساي ہر نظام ميں جارى دسارى ہے -- اسلام كا عقلى دعلى

اظہار ہویا ساجی د معاشرتی لظم ، ہمر آئینہ روحانیت ہی سے اسکے تانے بانے اور تاروپود یے بیں اور روحانیت ہی کا اصطلاحی نام تصوف ہے۔ یوں تصوف اسلامی شریعت سے الگ سمی چیز کا نام نہیں بابحہ اس کا ایک اھم اور بدیادی جزوہے – قانون کو اخلاق میں پردنے، علم کو حکمت میں بدیلنے، ظاہر کوباطن میں ڈھالنے اور عمل کو جذبوں سے ہمکنار کرنے والاجزو، تصوف نام ہے نہ رسم- یہ توایک حقیقت ہے۔ محبت اللی، اتباع سنت اور حسن اخلاق کی شیر ازہ ہندی- تصوف جمود نہیں تحریک ہے۔روحانیت ، فلاح آخرت ادر خدمت خلق کی تحریک - تصوف علمی نظریہ نہیں، عملی تجربہ ھے۔ خالص صخصی، باطنی اور ردحانی تجربہ - تصوف کہنے سننے کی نہیں، سیکھنے اور بر بنے کی چزہے۔ بیہ ذہن و خرد سے نہیں ، قلب ووجدان کی راہ ہے ملتاہے - بیہ خارج سے سیں چیکٹا،باطن سے پھوٹیا ہے بیہ فکر و نظر کے سانچ میں نہیں پنیٹا-احساس اور انفاس کی کمرا ئیوں میں پلتا ہے۔ اس کاروبیہ عقلی تجتس نہیں، ختلیمو تغویض ہے۔ اس کااسلوب سحت د جدل نہیں ، روسانی دار دات ہے ، ادر اس کا حاصل ظن و تخمین نہیں، حق الیمن ہے -اس لئے جو شخص اسلام کو تصوف کی راہ سے پالے دہ تشکیک د اضطراب کے ہر آزار اور تلمیس وتز دیر کے ہر دام فریب سے محفوظ ہوجاتا ہے-اس تناظر میں دیکھیں تواسلام اپنی حقیقت کے لحاظ سے تزکیہ روح کادین

اور تصوف اس دین کاجو ہر قراریا تاہے -روحانیت سرچشمہ کھانت ہے اور اس کی توسیع وتظلیل کانام مذہب -اس سے علم دفکر ، جذبہ داحساس اور عمل دکر دار کی سب قوتیں پروان چڑ متی ہیں۔اس سے فطرت انسانی کے سب تقامنے پورے ہوتے اور ذہن و دل کو جلاملتی ہے۔ای کے ساز سے کا مُنات مہتی کے سب نغمے پھو شیخے لور اس کے رخ پر زندگی کے سب دہارے پہتے ہیں۔الغرض روحانیت جو ہر دجو دیے اور اس کانام تصوف ۔ یوں تصوف کی حیثیت ہمارے دین میں وحمی قرار پاتی ہے جو ایک زندہ

نامیاتی وجود (Living organism) میں عمل تنغن لیعنی سانس کی آمد و شد کی تصوف کاانکار کرنے دالے یا اسے تجمی سازش ٹھرانے دالے تاقدین آج تک اسکی حقیقت اور حیثیت کو سمجھ ہی نہیں پائے -معاند انہ تنقید سے قطع نظر چودہ مدیول کی تاریخ میں اسلامی تصوف کی حقیقت اور اسکے جو ہری نظام پر ایک بھی ایسا اعتراض سامنے نہیں آسکا جس میں ذرائھی وزن یا جان ہو۔ رہے آج کے وہ عقلیت پرست دا نشور جو اسلام کی مادی تعبیر پر یقین رکھتے میں اور مغربیت کی پیروی میں اس دین حق کو بھی ردحانیت سے عاری کر کے مجر دایک سیکولر نظام یا زیادہ سے زیادہ قومى د تسلى شناخت كاايك عنوان مادينا چاہتے ہيں تو ايسے لوگوں كوياد ركھنا چاہيے كہ تصوف کی ہتمی خود اسلام کی تفی ہے -ادر تصوف کو مثانا اس طرح نا ممکن جسطر ح اسلام كومثانا-تصوف کی نموداسلام کی جمعد مادر تصوف کی تاریخ خود اسلام کی تاریخ ب ☆ تصوف کی تحریک دین بن کی تحریک ہے۔ ন্ন تصوف کی دعوت اسلام کی دعوت اور اس کا فردغ اسلام کا فردغ ہے۔ ঐ ☆

تصوف اسلام کی معنوی قوت اور اسکی بقاکا ضامن ہے-اسلام اکر حقیقت ب تو تصوف اس کاعر فان-اسلام اگر تمدن ب تو ☆ تصوف اس كاجو هر -اسلام أكرشر يعتب توتصوف الكىردح-☆ اور اسلام آکر سوسائٹ ہے تو تصوف اس کاہند صن-☆ تصوف این حقیقت کے لحاظ سے خدا تک کینچنے کاراستہ ہے - یہ تز کیہ کفس ☆ اور تعمیر سیرت کا الوظی منهاج ہے - یہ روح انسانی کی شناخت اور فطرت صححہ کی

#### https://archive.org/details/@zohaibhasanattar

بازيافت كاسفر ب- يد صحت فكر اور حسن عمل كاآفاقى معيار ب- يد فقه كاجو مر، اخلاق کاسانچہ اور شریعت کا جادہ ھے المكاور بيج تويد ب كم تصوف اسلام كى خالص ترين اور ياكيزه ترين تعبير ب اس کے تصوف اسلامی معاشرہ کے روزاول سے موجود ہے اور انشاء للہ ر متى دنياتك يورى آب د تاب ك ساتھ مطلع حيات پر جمكا تار ب كا-تصوف اسلام کی شیر از دہتد کی کادہ داخلی عضر ہے جو عقائد ، اخلاق ، اعمال ادر شریعت کے دیگر تمام اجزاء میں خون کی طرح گردش کررہاہے قانون، معاشرت، معیشت اور سیاست هر نظام ایک ڈھانچہ ہے اور روحانیت اسکی جان-یہ ڈھانچہ فقہ اسلامی کملاتا ہے اور روحانیت کا سر عنوان تھوف ہے۔ یوں فقہ اور تھوف کاباحمی تعلق بہت گمراہے بیہ دونوں ایک ھی پیکر کے دواجزالور ایک ھی حقیقت کے دو پہلو یں۔ ایک "فقہ ظاہر " ہے اور دو *مر*ا" فقہ باطن "-ودنوں وحدت کے اٹوٹ رشتے میں پردئے ہوئے ، باھم لازم د ملزدم ۔ ایک زندگی گزارنے کا سلیقہ سکھاتا سے اور د دسر ااے معتبر بیاتا ہے -ایک تہذیب کاخاکہ دیتا ہے اور دوسر ا اس میں رنگ بھر تا ہے۔ایک حقیقت کاراستہ د کھاتا ہے اور دوسر امنزل تک پہنچاتا ہے۔

| فته شريعت كاظاہر ہے اور تصوف اس كاباطن-                            | ☆   |
|--------------------------------------------------------------------|-----|
| فقه معاشرت كاعملى دائره صحادر تصوف اس كااخلاقي پہلو۔               | ☆   |
| فقہ احکام کاعلم ہے ادر تصوف ان پر عمل کی تحریک۔                    | ☆   |
| فقدآداب كالمجموعه مطمادر تضوف ان كاحسن-                            | শ্ব |
| فقه معاملات کا ضابطہ ھے اور تصوف ان کی تنجیل-                      | ۰.  |
| فقدایک مطالعہ ہے اور تصوف ایک روبیہ - مطالعہ شعور دیتا ہے اور تصوف | ☆   |
| برتاؤ سکھاتا ہے۔                                                   |     |
|                                                                    |     |

Click For More Books

ks https://ataunnabi.blogspot.com/

فقہ سے اچھی عادات پر دان چڑ ھتی ہیں اور تصوف انہیں استفامت میں ☆ ذمالناهے • ; فقہ سے عمل کاسانچہ ملتا ھے ادر تضوف اس میں اخلاص پید اکر تا ھے ☆ فقہ سے کردار نشود نمایا تاہے اور تصوف اسے جذبول سے ہمکنار کرتا ھے ☆ غرض فقہ سے شریعت ہارے جسموں پر لاگو ہوتی ہے ادر تصوف اسے دلوں میں اتار تاہے، یہی وجہ ھے کہ فقہ اور تصوف ہمیشہ اسلامی معاشرے میں ساتھ ساتھ رہے ہیں اور ان میں منافرت پیدا کرنے کی ہر کو شش مذموم اور را نگال تحسری-ایک طرف این تنمیہ جیسے فقیہ اور این جوزی جیسے عظیم محدث صوفیاء کرام پر ہے جاتنے یہ سے باعث مطعون رہے تو دوسری جانب سر مدادر منصور حلاج ایسے کئی معتر صوفياء فقد ظاہر سے انحراف كى سزاياتى - پھرديجھے ايك طرف احمد بن حنبل عليه الرحمه جيسے جليل القدر امام فقه واجتهاد ادر محمه الغزالي عليه الرحمه جيسے امام فكر و دانش ایک عرصہ تک صوفیاء کرام اور تصوف سے دور رہے کے بعد بالآخر ان کے ایسے گرویدہ ہوئے کہ تادم آخر تصوف کی آغوش میں سانس کیتے رہے اور دوسری جانب کردہ صوفیاء کے سر دار جنیر بغد ادی علیہ الرحمہ ایسے امام تصوف پکارتے رہے

"علمنا هذا مشيد بالكتاب والسنة-" لیعنی ہمار ایہ علم تصوف کتاب و سنت ہی سے آراستہ ہے اور مجدد الف ثانی شیخ احمہ سر هندی علیہ الرحمہ ایسے عظیم محقق صوفی نے فیصلہ کردیا کہ : · · طريقت دحقيقت خاد مان شريعت اند – · · لیعنی طریقت اور حقیقت دونوں شریعت کے تابع اور خادم محض ہیں- یہی نہیں ذر<sup>ا</sup> الم يو حكرد يحفي كه ايك طرف شيخ عزالدين بن عبدالسلام ايس جليل القدر نقيه و

محدث ہمیں ایوالحسن شاذلی علیہ الرحمہ کے آئے سر جھکائے ہوئے ، سپر دگی کی تصویر نے نظر آتے ہیں اور مولانار دم جیسے عبقری حکیم یہ کہتے ہوئے سنائی دیتے ہیں کہ <sup>۔</sup> مولوى بر كزنعتر مولاتےردم تا غلام تش تتریزی لکد

اور دوسری جانب واتا تنج بخش علی مجویری علیه الرحمه اور خوت الاعظم محی الدین جیلانی علیه الرحمه ایسے بے مثال اتمه روحانیت جمیں فقهاء ظاہر کی تقلید و پر دی کرتے اور اتمه اجتماد کی عظمت کادم تھرتے نظر آتے ہیں- اور یہ سب کچھ محض دو طبقوں کابا حصی ربط و ضبط نہیں بلحه شریعت محمد ی علی صاحبهاالتحیہ کے دواجزا، علم ظاہر اور علم باطن کی شیر از دہند ی کا آئینہ دار ہے - جمین توایک طرف امام شافعی علیہ الرحمہ مباتک د حل یہ اعلان کر رہے ہیں کہ :

"يحتاج الفقيد إلى معرفة اصطلاح الصوفيةليفيده من العلم مالم يكن عنده -"

لیعنی صاحب فقہ داجتماد کو علم صوفیہ کی شدید احتیاج سے تاکہ اس کا نقص دور ہو سکے ادر دوسر ی جانب امام ربانی مجد دالف ثانی علیہ الرحمہ دوٹوک فیصلہ سنار ہے ہیں کہ : ''شریعت راسہ جزداست ، علم وعمل داحسان – تاایں ہر سہ جزد

متحقق نشود ، شريعت متحقق نشود - " لیحنی شریعت اسلامیہ کے تین اجزامیں -علم، عمل اور احسان -جب تک یہ متنوں اجزا اسم نه جول شریعت قائم شیں ہوتی -اور سکیے : امام مالک علیہ الرحمہ نے توبیہ کمہ کر مات می شم کردی سے کہ : "من تصوف ولم يتفقه فقد تزندق ومن تفقه ولم يتصوف فقد تغسق ومن جمع بينهما فقد تحقق-"

Click For More Books

https://ataunnabijblogspot.com/

لیعنی جس نے فقہ کے بغیر تصوف کو اپنایادہ زندیق ہوااور جس نے تصوف کے بغیر فقہ پر اکتفا کیادہ فات تھر ااور جس نے دونوں کو جمع کر لیاد ہی ہرایت کی راہ پر ثابت قدم ہے۔ ماہریں فقہ اور تصوف کا حسین امتزاج ھی ہدایت کا راستہ ہے اور اس حسين امتزاج كاشامكار مصييش نظر كتاب : "تحصيل التعرف في معرفة الفقه والتصوف" یہ در حقیقت اپنی آغوش میں دو کتالاں کو سمیٹے ہوئے ہے - شارح طاری علامہ شیخ احمر زردق علیہ الرحمہ نے فقہ اور تصوف کی شیر ازہ بندی، خلاہر دباطن میں ھم آھنگی اور فتهاءد صوفياء كردر ميان مفاحمت يداكر في كيليح "قواعد الطريقة في الجمع بين الشريعة والحقيقة" کے عنوان سے ایک بے مثال کتاب تصنیف کی اور آمے چل کر شیخ محقق شاہ عبد الحق محدث دہلوی علیہ الرحمہ نے اس کتاب کے منتخب اجزاء کی شرح لکھی جو '' متحصیل التعوف " کے نام سے جارے سامنے سے - یوں آیا کہ جاب میک وقت علم ظاہر اور علم ، باطن کے دوجلیل القدر اماموں کی فکری کاو شوں کا حاصل تھے۔ ایک کے وجد ان سے

معرفت کے چیٹمے پھوٹے اور دوسرے نے ان کو پہتے دھاروں میں بدل دیا۔ ایک نے علم ودانش کی بنیاد انھائی اور دوسرے نے اس پر بلندیا یہ عمارت کھڑی کر دی-ایک نے تخلیقی فکر کے نظرا ستے ہائے اور دوسرے کے رہوار تخیل نے ان راہوں سے کی جمان معنی دریافت کیے۔ایک نے ظاہر دباطن میں ھم آمنگی کے سانچ وضع کیے اور دوسرے نے فقہ و تصوف کو ان سانچوں میں ڈھال دیا۔ ایک کی ردحانیت نے ونیائے علم میں توازن کا مادر ائی خاکہ دیا اور دوسرے کے تعقہ نے اس خاک میں معنویت کارنگ بھر ا۔ ایک کی عبقریت نے بین الفنون (Inter Sciences) بحث

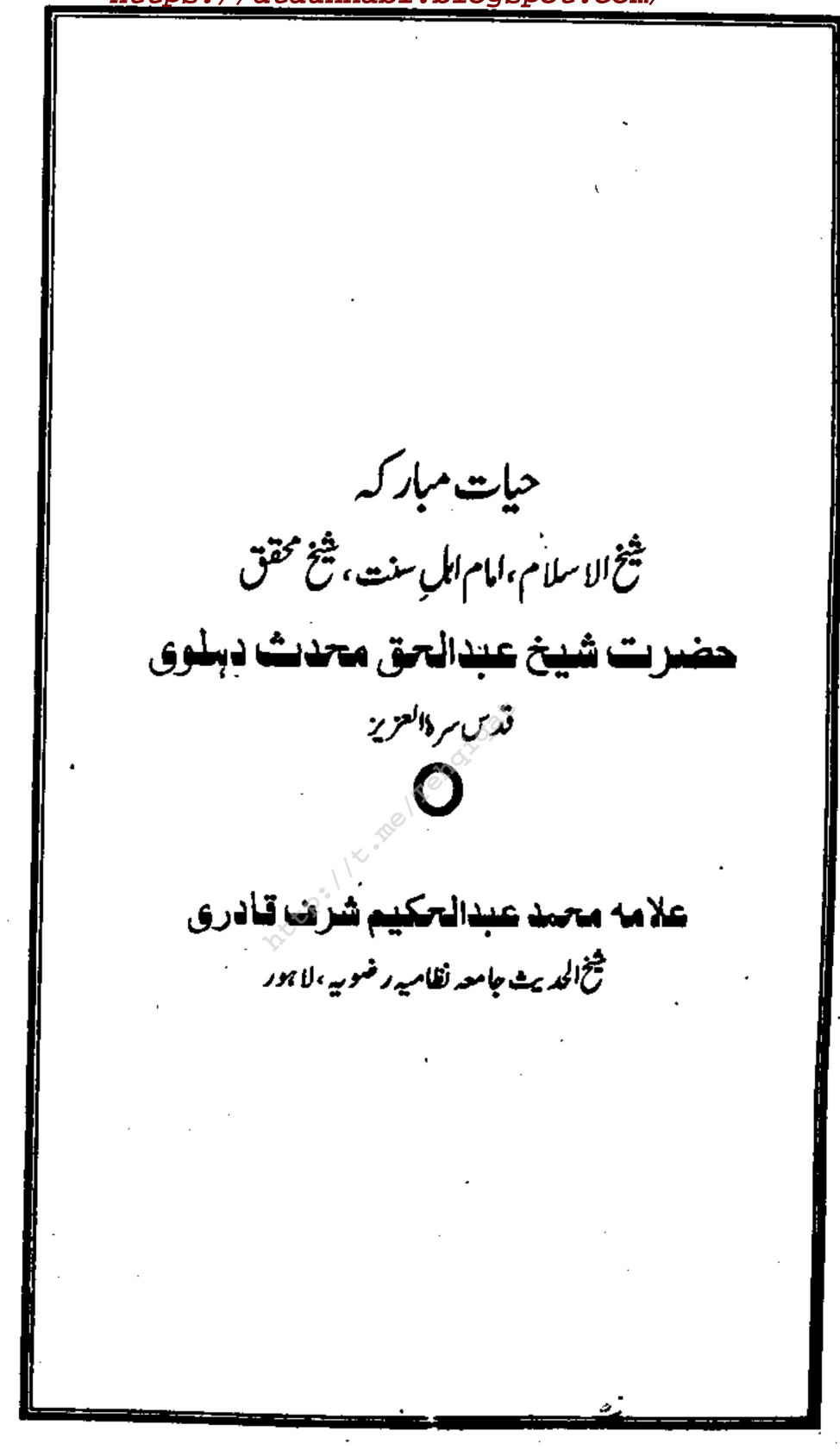
ونظر کامنہاج تراشالور دوسرے کی اجتہادی ہیجرت نے اسے یوں برتا کہ آنے والی نسلوں کے لئے فکری رحمائی کاسامان میاکردیا-اس طرح میہ کتاب ایک غیر معمولی تحقیق کاروپ د معار حق-

چرجس قدر بلند پاید اور عمیق بد کتاب تقمی، اتنابی عظیم اور ژرف نگاه مترجم اسے میسر آیا۔ مولانا محمد عبدالحکیم شرف قادری زید مجدہ کی ذات مرامی علم و فضل کی د نیامیں خود ایک استعارہ اور پہچان بن کٹی ہے۔ تعلیم ویڈریس ،وعظ و تقریر اور تحقیق و تصنیف میں عمر گزری ایک عالم کوسیر اب کیا۔ تشنہ لیوں کی پیاس بچھائی اور فکرود انش کے گلزار کھلائے - پیش نظر ترجمہ ان کے تبحر علمی، وسعت فہم اور دقت نظر کا شاہکار ہے۔اسلوب میں تحقیق، تسلسل اور بھیل کارنگ جھلک رہاہے اور طرز نگارش انتهائی سلیس، شسته اور روان ہے -ار دوادر عربی دونوں ذبانوں میں مہارت کو اس سایتہ سے برتا ہے کہ ترجمہ میں اصل بیان کی لطافت منعکس ہور بی ہے۔ اس سے کتاب جہاں تحقیق، تشر تکاور تعبیر کے سہ اتھہ لطف کامر تصحین کتی ہے وہیں اسکی تا محردافادیت میں بھی بے پناہ اضافہ ہواہے ۔ بارگاہ رب العزت میں استدعاہے کہ مترجم کی اس کاوش کو شرف بے قبولیت سے نوازے اور جم سب کودین متین کی میں از ہیش خدمت کے مواقع ارزانی فرمائے کمین

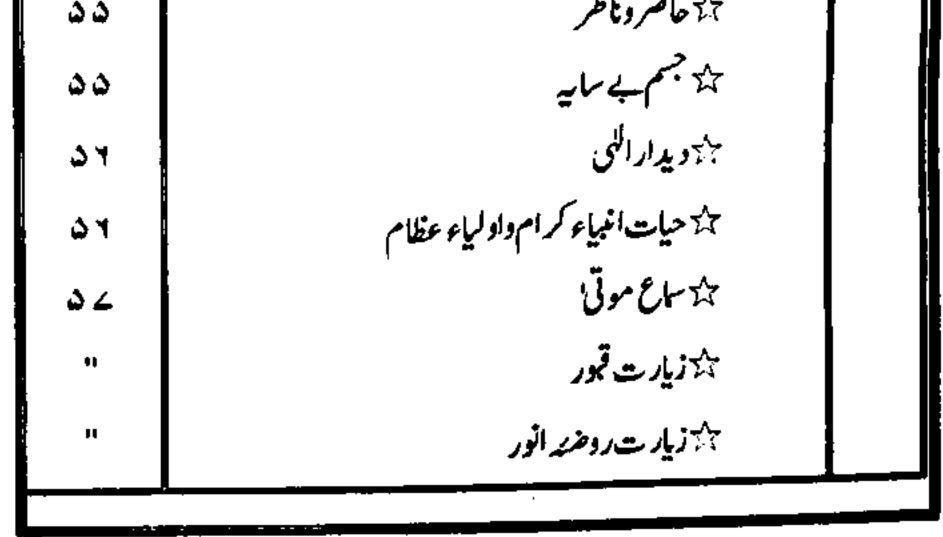
كدائر ورحبيب ملكا

سيد عبدالرجل بخارى

۵ / بارچ ۷۹۹ و



فهرس صفحه نمبر عنوان نمبريكر ۳۵ تعارف ح<u>ا</u>ت مباد کہ ۲۷ ۲ جنج بخصيل علم ۳۸ اجتر بيعت وخلافت <u>۴</u>+ تسانيف ۴١ وصال ۴ ኖኖ شیخ محقق کی دینی و علمی خدمات ۵ 0 علم حدیث کی تشر تکاور ترویج ٩ ۴ ۷ ۲۵۲ مر کار دو عالم علین کی تحمیت ۲۰۰۰ مر کار دو عالم علین کی تحمیت ۲۰۰۰ ماغ علین کی تحمی عقائد ۷ ا ۵ ٩t 31 اختيار وتصرف 58 ۲۶ حا**ضرونا**ظر ۵۵



Click For More Books

# https://ataunnabi.blogspot.com/

صفحه نمبر أنمبر شار عنوان 38 جج توسل اور استعانت ا 34 المترشفاعت 39 جيج محفل ميلاد ۲. الصال ثواب 11 . - عرس . 41 الت يركنيديانا 41 المت قادريت مىلك 41 Λ https// tone / neholitopat



يشيخ الاسلام أيام ابل سُنت، في محقق حضرت شيخ عبدالحق محدت دبلوي تدس سرهالعزيز اللہ تعالیٰ کی عادت کریمہ بیہ رہی ہے کہ انسانیت کو شرک د کفر ادر گمر اہی ے نکالنے کے لئے انبیاء کرام علیہم السلّام بھی کئے ، فکرانسانی صدیوں کے ارتقاء کے ہعد جہاں پینچتی ہے،اللہ تعالیٰ کی بھیجی ہوئی مقدس سَتیوں نے کمحوں میں دہاں پہنچادیا-اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات ، امورِ آخرت اور عالم کے حادث یا قدیم ہونے کے بارے میں بڑے بڑے فلسفیوں اور دانشور دن نے کیا کیا موشکافیاں نہ کیں ، کیکن وہ اپنے واہتر کان دامن کو دولت یقین فراہم نہ کر سکے۔انبیاء کر ام علیہم السلّام کے چند کلمات نے سامعین کودہ تیقن عطاکیا، جس کی ساء پردہ جان تک قربان کرنے کے لئے تیار ہو مستح اور دُنیادآخرت کی سعاد تیس حاصل کر کھے -سر کاردد عالم علیک کی ذات اقد کی پر سلسلہ موت ختم ہو گیا،آپ کے بعد کوئی نیا ہی شمیں آئے گا، البقہ پیغمبر انہ جد وجہد اور کمشن کو جاری رکھنے کے لئے امت مُسلِمہ کے جلیل القدر افراد آھے بڑھے ، انہوں نے نہ صرف دعوت د ارشاد کا کام پورے ولو لے اور لگن سے کیا ،بلحہ دین متین کے مقدس چر ے سے کر دو غربار صاف کرنے میں تمام ملاحیتیں بھی صرف کر دیں۔ حضور نی اکرم علی کارشاد ب إِنَّ اللهُ تَعَالى يَبِعَتُ لِهٰذِهِ الأُمَّةِ عَلى رأس كُلِّ مِانة مِسَبَّةٍ مَّن يُجَدِّدُ لَهَا دِينَهَا-"بے شک اللہ تعالیٰ اس امت کے لئے ہر صدی کے آخریر ایسے شخص کو کچے کا جواس کے دین کی تجدید کرے گا۔"

https://archive.org/details/@zohaibhasanattar

• •

علا اسلام نے مجدد کے لئے جو شرطیں بیان کی ہیں،وہ یہ ہیں : ا-وه علوم ظاہر داور علوم بلطنہ كاجامع ہو-۲-اس کے در س و تدریس، تصنیف و تالیف اور وعظ و تذکیر سے گفتا عام ہو-۳- سُفت کی اشاعت د تروت کاور بد عت کے خاتمے کے لئے کو شال ہو-ہ- ایک صدی کے آخر اور دوسری صدی کے آغاز میں اس کے علم کی شہرت ہو اور لوگ دینی مسائل میں اس کی طرف رجوع کرتے ہوں-بھر بیہ ضرور ی نہیں کہ ہر صدی میں ایک ہی مجد د ہو، گزشتہ صدیوں میں ے ہر صدی میں ایک سے زیادہ مجد <sup>ت</sup>د ہوئے ہیں-ملك العلماً مواياتا ظفر الدين بهاري (والدماجد ذاكثر مختار الدين احمه ، على گڑھ )فرماتے میں : ''مجد د مائنہ حادث عشر (گمپار هویں صدی کے مجدد ) مجدد الف ثانی ، امام ربانی حضرت شیخ احمد سر ہندی فارد قی (متولد ۱۰ محرم ایک صبح ، متوقی ۲۸ مفر ۳۳ ساجه )اور صاحب تصانیف کمثیره شهیره و زاهره د باهره حضرت شیخ محقق علامه عبدالحق محد منه د بلوی (متولد ۸ ۲۰۰۰ مید ، متوقی ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ اور میر عبدالواحد بلگر ای صاحب "سَبَع سَابل "متوقى برامايي) يتھ له

آئندہ صفحات میں حمیار حوی*ں صدی کے جد*د، پاسبان دین مصطفح علیک علوم دینیہ کے مامور ملغ اور ماشر ، دینی حمیت وغیرت کے پیکر ، امام الحد ثنین شیخ محقق حضرت شیخ عبدالحق محد حفِ دہلوی رحمہ اللّہ تعالٰی کے دینی اور ملّی کارنا موں کا مختصر جائزہ پیش کیا جائے گا، انشااللہ العزیز، مناسب معلوم ہو تاہے کہ اس سے پہلے حضرت ی حیات مبار که کامخصر تذکرہ پیش کردیا جائے-

ا محمد تلفر الدين بمارى، ملك العلماء : يود حوي مدى ت مجدد المظم (جامعه اشرقيه ، مباركور) م ٣٣-٣٣

حیات مُباد کہ

01+0r

2°90 A

F1717

ا۵۵اء

امامِ اہلِ سُنت شیخ عبدالحق محد خبِ دہلوی ، شہر وہلی ، ۵۵۸ ھر ۱۵۵۱ء میں پیداہوئے -اُن کے آباء واجداد میں سے آغا محمد ترک مخاری ، سلطان مخمد علاء الدین خلجی کے ذمانے میں مخارا سے ہجرت کر کے دہلی میں وار دہوئے اور بلند وبالا مناصب پر فائز رہے - مخارا سے ہجرت کے دقت متعلقین اور مریدین کی ایک جماعت اُن کے ہمراہ تھی۔ل

آپ کے والد ماجد شیخ سیف الدین دہلوی شعر و تخن کا ذوق رکھنے والے عالم اور صاحب حال بزرگ شیخے - سلسلہ کا ایہ قادریہ میں شیخ امان اللہ پانی چی کے مرید اور خلیفہ کجاز میتھ ک

حضرت شیخ نے '' تکملہ اخبار الاخیار ''میں ان کے متعدد ملفو خلات نقل کئے ہیں ، چند ایک ملاحظہ ہوں :

ا- بھے ان لوگوں پر جرت ہے جو مخلوق کے لئے کام کرتے ہیں تا کہ ان

کے نزدیک اہمیت حاصل کریں۔کام کا تعلق صرف اللہ تعالیٰ ہے ب مخلوق سے کیاکام ؟ ۲-جب و یکھاجاتا ہے کہ علماءاور فضااء جاہ وعزت اور کثرت اسباب کے حاصل کرنے اور مال د دولت کے جمع کرنے میں مخلوقِ خدا کے ساتھ الجھتے ہیں اور لڑائی تک پینچ جاتے ہیں ، تو میں شکر کر تا ہوں کہ میں نے زیادہ شیں پڑھاادر اکابر میں سے نہیں ہوا۔ ا عبدالحق محدث د بلوی، شطح تحقق : تحمله اخبارالاخيار (طبع جنبائی، دبلی )س ۲۸۹ ۲- فليق احمه نظامي : حیات شیخ عبدالحق محدث د باوی ، ند د والمعنفین ، د ، لی ، س ن ۲ – ۲۱

٣- (تَح محقق فرمات مي كه محص والدِكرامي ن كني دفعه فرمايا) كمي شخص کے ساتھ علمی بحث میں جھڑانہ کرنا ادر کمی کو تکایف نہ دیتا، اگر تمہیں معلوم ہو جائے کہ حق دوسری جانب ہے، تو قبول کر لیتا، درنہ دو تنین بار کمنا آگرند مانیں تو کمنا کہ ہند ہ کواس طرح معلوم ہے،جو پچھ آپ کہتے ہیں،وہ بھی ہو سکتاہے، جھکڑایس بات کا ؟ ۳ - اگر تمہیں اپنے پیر ادر استاد <sub>س</sub>ے محبّت اور عقیدت ہو تو اس سلسلے میں کسی ہے لڑائی نہ کرواور تعصب اختیار نہ کرو، یہ محبّت کا کام ہے، جسے محبّت نہ ہو، دہ کیا کام کرے گا؟ فائدہ بزر کول کی عقیدت، محبت، اور پیردی میں ہے، تم جو جنگ کررہے ہو، دہ اپنے نفس کے لئے ہے، نہ کہ بزرگول کے -2 ۵-طریقت کے بہت ہے معاملات ہیں، جنہیں اس راہ کے امحاب ہمت ادا کرتے ہیں۔ حقیقت کا صل کام یہ ہے کہ ہر وقت اس حقیقت کو پیش نظر رکھے کہ اللہ تعالیٰ تمام اللی عن ساتھ ہے - ایک لحظہ بھی اس خیال ے غافل نہ رہے ، دست در کارود لبایر ک <del>شیخ محقق</del> نے نہ صرف ان کی نصیحتوں کو عمر بھریاد رکھا ،بایحہ ان پر عمل پَیر ا

شیخ سیف الدین دہلوی ۲۷ر شعبان المحظم ۹۹۹ھ م ۱۵۸۲ء کو پاس انفاس میں مشغول بتھے ،اس حالت میں رحمت حق کی آغوش میں پہنچ کئے۔

حضرت شیخ محقق کواللہ تعالیٰ نے ابتدا ہی سے عقل سلیم اور فہم ودانش کا

تحمله اخبار الاخبار فارى (جنباتى ديلى) س ٢٩٢-٢٩٢

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ا معبدالمق محدث ديلوي ، شيخ محقق :

وافر حصة عطافر مایا-حافظہ حیرت انگیز حد تک قوی تھا، خود فرماتے ہیں : ''دواڑھائی سال کی عمر میں دُود ھے چھڑائے جانے کاداقعہ جھے اسطر ح یاد ہے جیسے کل کی بات ہو''

والد باجد فى ظاہرى اور باطنى تربيت پر تھر پور توجة دى ، دو تين ماہ ميں قرآن پاك پڑھاديا- پھر حضرت شيخ محقق عبد الحق علوم دينيہ حاصل كرنے گے -جب عربى نصاب اور منطق و كلام كى كتلول تك پنچ تو ماورا رالنم له كے دا نشوروں كياس حاضر ہوتے اور سات آٹھ سال دن رات محنت كر كے علوم دينيہ حاصل كے شيخ نے اپنے اساتذہ كے نام نميں ليتھ - ذدق د شوق اور علمى انھاك كا يہ عالم تھا كہ ہر روزاكتيس با ميں گھنٹے پڑ ھنے اور مطالعہ ميں صرف كرتے ۔

ا**پی محنت شاقہ کاذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں** :

"اگرا تناذوق و شوق مولاً تعالی کی طلب اور باطن کی ریاضت میں ہو تا تو معاملہ کہاں تک پہنچتا"

ذکادت د فطانت کابیہ عالم تھا کہ دُوران کم تجیب عجیب عثیں اور مفید باتیں ذہن میں آتیں ،اسا تذہ کے سامنے چیش کرتے ، تودہ کہتے :

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

متقی کی خدمت میں حاضر ہو کر علمی اور رُوحانی استفادہ کیا۔ مشکوۃ شریف کے علادہ تصوت کی کچھ کتابٹی پڑھیں-ای اثنار میں شیخ سے اجازت لے کرمدینہ موزہ حاضر ہوئے۔ ۳۳ر بیچ الثانی ۹۹۷ھ سے آخر رجب ۹۹۹ھ تک دہاں قیام کر کے سر کار دوعالم علیقہ کی نوازش ہائے بے پایاں سے فیض یاب ہوئے۔ شیخ محقق فرماتے میں : ''اس فقیر حقیر نے حضرت خبیر بشیر نذیر ﷺ سے جوانعام داکرام ک بشار تیں پائی ہیں، ان کی طرف اشارہ منیں کر سکتا۔ "لہ بيعت وخلافت حضرت شیخ محقق کو بچین ہی سے عبادت دریاضت کا بحد شوق تھا۔ جوں بول عمر میں اضافہ ہوتا گیا، بیہ شوق بھی بڑ ھتا گیا ۔ یہاں تک کہ اپنے زمانے کے اولیائے کاملین میں شار ہوئے ۔اہتد اُوالد ماجد کے دست مبارک پر بیعت ہوئے۔ پھر اُن کے ایماء پر سلسلہ عالیہ قادر یہ میں حضرت موی ایاک شہید ملتان (ما • • اھ) کے دست اقد س پر بیعت ہوئے اور ان کے فیوض وبر کات سے مُسطید ہوئے -ملحہ معظمَه میں حضرت شیخ عبد الوہاب متلقی رحمہ اللہ تعالیٰ سے بیعت کی ،ار شاد د سلوک کی منزلیں طے کیں اور شیخ نے انہیں چار سلسلوں چشتیہ ، قادر میہ ، شاذلیہ ادر مدنیہ کی اجازت عطافرمائي-شیخ محقق ہندو ستان واپس آئے تو سلسائہ قادر یہ میں بیعت اور خلافت رکھتے ہوئے ،سلسلنہ عالیہ نقشند پیہ میں عارف کامل حضرت خواجہ باقی باللہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے دست حق پر ست پر بیعت ہوئے - جناب محمہ صادق ہمدانی نے ''کلمات الصاد قین'' میں لکھاہے کہ شیخ تحقق نے حضرت شیخ سید عبد القادر جیلانی رتنی اللہ تعالی عنہ کے روحانی اشارے پر بید بیعت کی تقلی - <del>ک</del> ا عبدالحق محدث وبلوى ، في محقق : اخبار الاخبار م ۴۰۳ ۲۰ خلیق احمد نظامی : حیات شیخ عبد الحق محدث د الوی اص بند ۱۳

تصانيف حضرت شخ محقق نے اپنی حیات ِ مُبار کہ کا اکثر وہیشتر حصّہ تصنیف و تالیف میں *ہر ک*یا-ان کی تصانیف دُنیا *تھر*میں قدرو منز کت کی نگاہ سے دیکھی جاتی ہیں ، <sup>ف</sup>نی اعتبار ۔ انکی تصانیف درج ذیل عنوانات کے تحت آتی ہیں : (۱) تغییر (۲) تجوید (۳) حدیث (۴) عقائد (۵) فقه (۲) تاریخ (۷) تصوف (۸) نحو (۹) اخلاق (۱۰) اعمال (۱۱) منطق (۱۲) سیر ' (۱۳)ذاتی حالات (۱۴) خطبات (۱۵)اشعار (۱۷) مکاتیب وغیره ک جفرت شیخ تقق قدس سرہ 'کی تصانیف ساٹھ ہیں-چند مشہور تصانیف کے نام درج ذيل ميں : ا-اشعة اللمعات ، مفکوۃ شریف کا فارس میں ترجمہ اور شرح، چار جلدوں پر مشتمل ہے۔ اُر دو میں اس کے ترجمہ کی شدت کے ضرورت محسوس کی جارہی تھی ، چنانچہ مولانا محمہ سعید احمہ نقشبندی رحمہ اللہ تعالٰی نے پہلی دو جلدوں کا ترجمہ تنین جلدوں میں کیا،ان کی علالت اور پھر وصال کی سبب بیہ کام راقم کے دے اگا راقم نے ترجمہ کی چو تھی اوریانچو س جلد متمل کر لی ہے ، چھٹی جلد مول تا المفتی محمد خان قادری کے تعاون سے مکمل ہو گئی ہے ، یہ چھ جلدیں چھپ چی ہیں، ایک جلد مزید ہو گی جو زیر یحمیل ہے۔ یہ سب کام <sup>ز</sup>ید بک سال ، لاہور کے زیر اہتمام ہور باہے-٢-لمعات التنقيح في شرح مشكوة المصابيح (٢ إلى) (اس کی جار جلدیں لاہور سے طبع ہو چکی ہیں) ٣-شرح سفر الستعادة (فارى) ا فليق احمد نظام : حبات شخ عبدالحق محد تث وبأوي ص+۱

٣- مدارج البنوة (فاري) سيرت طبية كي اجم ترين اور لا فاني كتاب-۵-اخبار الاخيار (فارس) ہندوستان کے علماراور مشائخ کا متند تذکرہ-۲-جذب القلوب الى ديار المحبوب (فارس) تاریخ مدینہ کے نام سے اس کاتر جمہ چھپ چکاہے-٢-زېدة الاسرار (عربي). مناقب سيَّة ناشَّخ عبدالقادر جيلاني رحمه الله تعالى تلخيص بهجة الاسرار -٨-زبدة الآثار (فارى) زبدة الاسرار كاترجمه مع اضافات – ٩- يحيل الإيمان (قارى) اسلامي عقائد اور مَسلك الل سنّت وجماعت ً ۱۰- شرح فتوح الغيب (فارى) سيَّة بالشِّخ عبدالقادر جيلاني رحمه الله تعالى كي تصنيف مبارك فتوح الغيب كي شرح-

(عربی) اا-ماثيت با لسُنَّة (مربل) بارد مینوں کے اسلامی معمولات، کتاب دست اور طریق اسلامی کی روشنی میں-ہر و فیسر خلیق احمہ نظامی نے ڈاکٹر زمید احمہ کے حوالے سے شیخ محقق کی تعمانيف ميں الاكمال في أيماء الرجال كا بھى ذكر كياہے اور ساتھ ہى يہ بھى كماہے كہ فہرس التواليف ميں اس کا ذکر نہيں ہے، حالاتکہ الا کمال لمام ولي للدين رحمہ اللہ تعالی صاحب مظلوۃ کی تصنیف ہے اور مکلوۃ شریف کے آخر میں چھپی ہوئی عام

دستياب ہے-۲۱- تحصيل التعرف في معرفة الفقه والتصوف (عربى) بير كماب دوقسمول يرمشمل پېلى قتم : تصوف کی تعریف ادر اس کی اہمیت میان کرنے کے بعد شیخ احمد زروق کی كتاب " قواعد الطريقة " كے اٹھا کميں قواعد كى شرح جن ميں علماء خلام و باطن کے در میان مفاہمت کی راہنمائی ہے ددسری فتم : فقہ حنق کی اہمیت اور برتری کے بیان کے ساتھ سید ناامام اعظم ،امام احمد من حنبل اور سيد ناغوث اعظم كاتذكره-٣ - فتح المنَّان بتائيد مذَّهَبٍ النعمان : مد ب حنفی کے قرآن پاک اور قوی اُحاد بیت سے دایا کل-١٣-رماله ضرب الاقدام پیر عبرالغفار تشمیری ثم ایہوری نے ۹ ۳ ۳ اھ میں پالچ رسائل کا مجموعہ شائع کیا تھا، ان میں ایک رسالہ ضرب 'الاقدام بھی ہے ،اس کی ابتدار میں لکھا ہے : رسالہ ضرب ُ الاقدام من تصنيف زبدة المحققين شيخ عبدالحق دهلوى رحمة الله تعالى عليه اس رسالے میں حضرت <del>شیخ محقق</del> نے صلوقہ غوشیہ کا ثبوت ادر جواز پیش

وصال ۲۱ ربع الاوّل ۵۴ ۱۰ هار ۲۴۴ اء کوآسان علم د معرفت کا نیر در خشاں احاديث نبوبيه كاعظيم شارح، دين اسلام ادر مقام مصطفع كامحافظ اور مسلك ابل سُنّت كا پاسبان، دنیادالوں کی نگاہوں سے روپوش ہو کر دبلی کے ایک گوشے میں محواستر احت ہوا-رحمہ اللہ تعالیٰ دقد س سرہ '-شيخ محقق کی دینی و علمی خدمات حضرت شیخ محقق رحمہ اللہ تعالی نے اپن طویل زندگی دین اسلام کے تفظ اور اس کا پیغام عام کرنے اور مقام مصطفے علیظتی کی حفاظت کرنے میں صرف کر دی -دين متين كے خلاف أخض دالے نے نے فتوں كى مو ثر مركوبى كى اور مسلك الل سُنت وجماعت کی شاندار ترجمانی کی ،بالخصوص عقیدہ ختم بونت پر ڈاکہ ڈالنے دالوں کے خلاف علمی و قلمی جہاد کیا۔ اُس دَدر میں مہدوی تحریک عروب پر تھی، جس کا آغاز سُنت کی ترویز کادر بد عت کے خاتم سے متعلق تھا۔بعد از ال مہدویت کا تصور اس سطح تک پہنچا کہ دین اسلام کے قطعی عقید سے ختم نبوت سے تکر آگیا، اس تحریک کابانی سَید محمد جو نپور ی

کتا تقاکه هر ده کمال جو <sup>ح</sup>ضرت محمد رسول الله ع<mark>یشته</mark> کو حاصل تقا،وه مجھے بھی حاصل ہو <sup>2</sup> ایس - فرق صرف بیر ہے کہ وہ کمالات وہاں اصالتہ منتصادر یہاں جعابیں - انتاع ر سُول اس درجہ کو بینی گئی ہے کہ اُمتی نبی کی مثل ہو گیا ہے -علامہ این حجر متّی ، حضرت على متقى أدريشيخ محقق شيخ عبد الحق محدث د بلوى (رحمهم الله تعالى) نے اس تحریک کی شدید مخالفت کی اور مقام مصطلے کے تفظ کا فریضہ انجام دیا۔ پروفیسر خلیق احمه نظامی ککھتے ہیں : •

Click For More Books https://ataunnabi blogspot.com/

· 'اگر سولهویں اور ستر هویں صدی کی مختلف مذہبی تحریکوں کابغور تجزیبہ کیا جائے، توبیہ حقیقت دامنے ہو جائے گی کہ اس زمانے کا سب سے اہم مسّلہ بيغمير اسلام كالصحيح مقام ادر حيثيت متعين كرنا، ادربر قرار ركهنا تقا-تصورِامام، عقیدهٔ مهدویت، نظریه الفی(دین اسلام کی عمر صرف ایک ہزار سال ہے ساق)دین اللی، بیہ سب تحریکیں پیغیر اسلام ( مایہ الصلو ڈوالسلام کے مخصوص مقام ادر مرتبہ پر کسی نہ کسی طرح ضرب لگاتی تھیں۔ ی میں الحق کا سب سے بڑا کارنامہ سیہ ہے کہ انہوں نے پیغمبر اسل<sub>ام</sub> متالینہ کے اعلیٰ وار فع مقام کی پوری طرح وضاحت کر دی ادر اس سلسلہ کی ہر ہر گمراہی پر شدت سے تنقید کی۔لہ ہیردہ دور تھاکہ علمار بدعتیوں کی سر پر ستی کرتے ہتھے اور فسق و فجور کی حوصلہ افزائی کرتے تھے۔منو فیائے خام نے طریقت کو شریعت سے الگ کر کے تصوف کا حلیہ نگاڑدیا تھا،ایسے علماد مشائح کی ہے ہود گیوں نے اکبرباد شاہ کودین سے بر گشتہ کر دیا تحا،درنه بقول شيخ محقق ايك د فت ده تعاكه "باد شاه التباع شريعت اور عبادت كايابند تفا،وه مشارع كا بهت عقيدت مند 

تحکم کا بعد م قرار دے دیا تھیا ، اور ان کی زیارت کو عمادت کا در جہ دے دیا تھیا-ظاہر ہے ان حالات میں عقائد واعمال کے ہر کو شے میں تکاڑ کا پیدا ہونا قدرتی امر تھا۔ یکٹی تحقق نے دبنی تعلیمات کو **فروغ** دے کراس زہر کاتریاق فراہم کیا۔ ی <u>ن</u> نے اکبر کے انتقال پر نواب سید فرید مرتضی خال کے ذریع جہانگیر کو تاریخی خط لتھا، جس کی ایک ایک سطر ہے دین اور ملت اسلامیہ کا درد نیکتا ہوا محسوس ہو تا ہے۔اس خط میں شیخ محقق نے وُنیا کی بے ثباتی، عدل دانصاف کی اہمیت، مقام بوت اور اتباع شریعت ایسے مسائل پر کھل کر تفتگو کی ہے تاکہ جہانگیر اپنے پیش رو کی گمراہیوں کامر تکب نہ ہو ،اس کے علادہ ی<mark>کی</mark>خ نے اکبری ذور کے دیگر امر أسلطنت کو بھی خطوط لکھے اور امرا ء کی دینی غیرت کوجو ش دلایا-امام ربانی، بجد و الف ثانی اور حضرت شیخ محقق (رحم مماالله تعالیٰ)دونوں ہم عصر بھی ہیں اور پیر بھائی بھی ، تچریدِ اسلام ، احیاء سُنت اور اماتت بدعت کے سلسلے میں دونوں کا ہدف ایک ہے ، البتة طریق کار دونوں کا بنا بنا ہے -يروفيسر خليق احمه نظامي للمت بي : " حقیقت ہے ہے کہ دونوں نے ایک ہی بات کمی ہے ، کیکن مختلف انداز میں ، جدد صاحب کے یہاں انقلاقی جوش ، سخت سمیری اور ''بر ہم زن '' کے

نعرے ہیں، تو شیخ محدث کے یہاں بھی ماحول سے سخت نفرت اور اِحیاء سُنت کا غیر معمولی جذبہ ہے - مجد و صاحب کی طرح دہ ڈیکھے کی چوٹ پر بات نہیں کہتے ، کیکن کہتے وہی میں جو مجد **د م**ما حب نے کہاہے <sup>۔ ل</sup> دربار اكبرى كے مشہور شاعر اور بے تظ تغيير سواطع الالهام كے مصنف فینی کے چیخ محقق سے کرے تعلقات تھے۔ قیغی کے خطوط پڑھنے سے پتا چلا ہے حيات شق ميدالتي تدتث دالوي م مس ۳۰۳ ا- خلق احد نظام ، يروفيسر :

ick For More Books https://ataunnabi.fologspot.com/

کہ اے بیٹن سے کتنی محبّت و عقیدت تقمی ؟ شیخ اگر چاہتے تو قیضی اور ایو الفُسُل کے ذریع درباراکبر**ی میں بڑے سے ب**واڈنیادی <sup>ر</sup>از حاصل کر سکتے تھے ، کیکن انہوں نے فقرد فاقہ ادر کوشہ کشینی کی زندگی اختیار کی ادراُن کے فقر غیور نے کسی طرح کوارانہ کیا کہ عظمت اسلام <mark>پر حرف آئے ۔ فیضی جی</mark>سا علامہ اور مخلص دوست جب صراطِ منتقم سے بھٹک کمیا، تواس کی فرمائش کے باوجود م<mark>جن</mark>و نے اس سے ملنا پیند نہ کیا۔ فہرس التوالیف میں شیخ محقق نے جس قدر تندد تیز تبصرہ قیضی کے بارے میں کیاہے، سمی دوسرے معاصر کے بارے میں نہیں کیا۔ غیرت ایمانی کا لہو اُن کے قلم سے ٹیکتا ہوا محسوس ہوتا ہے، فرماتے ہیں : ·· فیضی اگرچہ فصاحت دبلاغت ادر کلام کی پختگی میں متازِر دزگار تھا، کیکن افسوس کہ اُس نے کفر اور تمر اہی کے کڑھے میں گر کربّد بینے کا نشان اپنے حالات کی پیشانی پر لگالیا۔ حضور نبی اکر م علیظی کی ملت اور دین والول کے لئے اس کااور اس کی منحو ک جماعت کا نام کینے سے بھی پر ہیز ہے،اللہ تعالیٰ ان پر جوع فرمائے،اگروہ موہن ہیں۔"(ترجمہ) ک عظم حديث كي تشر تكاور ترديج

0 حضرت شیخ نور الحق بن شیخ محقق (متوفی ۹ رشوال ۲۳ ۱۰۵) نے چھے جلدوں میں مخاری شریف کی شرح "تیسیر القاری" کے نام سے فاری میں لکھی۔ انداز دہی ہے ، جو بیخ محقق قدس سرہ 'کا" اشعبہ اللمعات ' میں ہے - نیز شرح " شائل ترندی" ککھی جس کا قلمی نسخہ رامپور کے کتب خانہ میں موجو دہےo شیخ نورالحق کے یوتے شیخ سیف اللہ بن شیخ نور اللہ نے "شائل تر مدی" ی شرح "اشرف الوسائل" کے نام سے لکھیo شیخ نورالحق کے دوسرے یوتے شیخ محب اللہ نے "صحیح مسلم" کی شرح " منبع العلم" کے تام سے لکھی۔ o شیخ محت اللہ کے فرزیرِ اکبر حافظ محمد فخر الدین نے ''خصن خصین ''ک شرح فارس میں کتھتی۔ حافظ محمد فخر الدين کے صاجزادے مشخ الاسلام محمر، دبلی میں 0 صدر الصدور کے عہدے برفائز رہے - انہوں نے مخاری شریف کی شرح چھ جلدوں میں لکھی،جو '' تیسیر القاری'' کے حاشیہ پر چیچی ہوئی ہے -شرح، "شرح محلی حل اسر ار المئوطا" دو جلد دل میں لکھی۔ اس کے علادہ "شرح

يروفيسر خليق احمه نظامي لکھتے ہيں : · · حضرت شیخ محقق عبدالحق محد تند د ہلوی نے جس وقت مُسمرِ تدریس چھائی اس دفت شابی ہندوستان میں حدیث کاعلم تقریباً ختم ہو چکا تھا، انہوں نے اس تلک و تاریک ماحول میں علوم دین کی ایسی شمع روشن کی کہ ڈور ڈور ۔ لوگ پردانوں کی طرح کیج کر ان کے گر د جمع ہونے لگے ۔ در سِ حدیث کا ایک نیاسلسله شالی مندوستان میں جاری ہو گیا۔ علوم دینی خصوصاً حدیث کا مرکز تقل ، تجرات سے منتقل ہو کر دبلی آگیا۔ گیار ھویں صدی ہجری کے شروع سے تیر هویں صدی کے آخر تک علم حدیث پر جتنی کتابی **مندد ستان میں لکھی گئی ہیں ، ان کا بیشتر حصہ دیلی یا شالی ہندو ستان میں لکھا** م یا، به سب شیخ عبد الحق محد یث د <del>بلوی کااثر تقا- " <sup>له</sup></del> حضرت شیخ محقق قدس سرہ کی دینی خدمات کے بارے میں چند مزید تاثرات ملاحظه بهول : حضرت علامہ سید غلام علی آزاد بلتر امی نے شیخ محقق کے تذکرے کاآغازان کلمات

ے کیاہے :

"وہ صوری اور معنوی کمال کے جامع اور جمال نبوی کے عاشق صادق یتھے ،اُنہیں شہرت کا عظیم حصتہ ملا– مؤرخین میں سے کسی نے اجمالااور کمی نے تفصیلاً ان کا تذکرہ کیا ہے - دہلی میں واقع اُن کے مزار کے گنبد میں ایک پتقریر اُن کے مختصر حالات فارس میں لکھے گئے ہیں، میں اُن کا عربی میں ترجمہ کررہاہوں۔ یک (ترجمہ) ا فلق احمد نظامی، پرد فسر : حیات صفح عبدالحق محدت د الوی، م سوم ٣- غلام على تذاد بلكر الى ملامد سيد : تعيد المرجان في الاربندوستان (طبع حيد رتبادد كن ٣٠٣ اه) م ٥٢

مولوی فقیر محمد جملمی ،علامہ غلام علی آزاد بلتر ای کے حوالے سے لکھتے ہیں : "بادن (۵۲) سال کی عمر میں خلاہر دباطن کی جمعیت سے محنت (قدرت) حاصل کر کے تیکیل فرزندان دطالبان میں مشغول ہوئے ادر نشر علوم خصوصاً علم شریف حدیث میں ایسی طرز سے جو دلایت عجم میں کمی کو علمائے متقدیمین و متاخرین سے حاصل نہ ہوا تھا، ممتاذ و منتقل ہوئے اور فنونِ علمیہ خصوصاً فن حدیث میں تب معتبرہ تصنیف کیں، جن پر علمائے زمانہ فخر کرتے اور ان کو اپناد ستور العمل جانتے ہیں اور اہلِ واکش خواص وعوام دل وجان سے ان کے خرید ار ہیں۔''ک پیشوائے اہل حدیث نواب صدیق حسن خال بھویالی لکھتے ہیں : " مندد ستان جب فتح موا، اس میں علم حدیث نہیں تھا، بابحہ کبریت احمر کی طرح کمیاب تھا، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے ہندوستان کے بعض علماء مثلا شیخ عبدالحق ترک دہلوی ، متوفی ۵۲ مآھاد ران جیسے دوسرے علاء پر اس علم کا فیضان کیا، شیخ وہ پہلے عالم میں جو ہند میں علم حدیث لائے اور یمال کے لوگوں کو بہترین انداز میں بیہ علم سکھایا، پھر بیہ منصب اُن کے صاحبزادے شیخ نور الحق متوقی ۳۷ مواہ نے سنبھالا-" ۲ (ترجمہ) میخ محقق قدس سردا کی تصانیف پر تبصر ہ کرتے ہوئے لکھتے میں : " شیخ کی تمام تصانیف علاء کے نزدیک معبول اور محبوب ہیں ، علاء انہیں شوق سے پڑھتے ہیں اور وہ داقتی اس لائق ہیں ، ان کی عباد ات میں توت، فصاحت اور سلاست ، كان النيس محبوب ركھتے ميں اور ول مداكن المعنيه ا- فقير محد تملى : (مکتبہ حسن سمیل،لاہور) مں ۳۳۰ الميد (ملى لامور) من ١٢-١٢٠ ٢- معديق حسن خال موياني وتواب :

لطف اندوزہوتے ہیں۔"(ترجمہ) T مولوی فقیر حمد مملمی لکھتے ہیں : " آپ کی فضیلت اور تنقیرِ حدیث میں کوئی موافق د مخالف شک نہیں کر سکتا، مکردہ جس کو اللہ تعالیٰ انصاف ہے اندھا کر دے یا تھت کی پی اتھوں پرباندھ وے، اعاذ نا الله منھا<sup>ل</sup> عقائد اہل سُنت وجماعت کے عقائد ، تنب کلام مثلاً الم شرح عقائد ، ٢٠ تميد أبو شكور سالمي ، ٢٠ المعتقد المنتقد أور ٢٠ يحميل الایمان وغیرہ میں بیان کئے سکتے ہیں - دَورِ آخر میں کچھ مسائل کو نزاعی بیادیا گیا ہے -ذیل میں ہم اس امر کا مخصر ساجائزہ کیتے ہیں کہ شیخ محقق نے ان مسائل کے بارے میں کیا کہاہے ؟ اختصار کے پیش نظر صرف ترجمہ پر اکتفار کیا جار ہاہے-سر کاردوعالم علیت کی محبت میں محقق کو حضور سید الانبیا ، علیقہ سے کمری دالہانہ عقیدت دمجت تقی

جو ہر مسلمان کو ہونی چاہئے - مدینہ مورہ کے احترام کے پیش نظر دہاں نظے پاؤں پ*ھرتے تھے۔ سک*سر کارِدوعالم علیق کاذکر آتا ہے تو حضرت شخ پرایک وجدانی کیفیت طار کی ہو جاتی ہے اور اُن کا قلم حدودِ شریعت میں رہتے ہوئے اپنی جو لانیاں د کھا تا ہے شیخ محقق قدس سروانے حضور سَدِ عالم علینے کی بارگاہ میں ایک نعت پیش کی تھی ، أس كے چنداشعار ملاحظہ موں : ثنا کیش کو،ولے چوں نیست ایفائش زِتو ممکن، المعديق حسن خال بحويالي، نواب : الجيله (طبع لا بور) م ١٢١-١٢٠ ۳- فقیر محر جملی، مولوی: مداكق المعنيه ، م م ۳۳۰ ۳- خلی احمد نظامی ، پرونيسر : حیات مش مید الحق محد تث د بلوی، م ۱۱۲

بای بک بیت مرحش را علی الاجمال اکفاکن مخو ال أو را خدا از بهر شرع وحفظ دين، دگر ہروصف کش میخواہی اندر مدحش انشار کن خرابهم درغم ببجر جمالت یا رسول الله جمال خود نما رح سجان زار شيدا عن جمال تاریک شد از ظلم سیہ کارا ل میاؤ عالمے را روشن از نورِ تجلی عن نې اکرم علیق کې نعت کېو،لیکن چونکه تم اس کاخق ادا نهیں کر سکتے ، اس 슜 لے بیہ ایک شعر پڑھ کرآپ کی اجمالی تعریف پر اکتفار کر د-کتم شریعت اور دین کی حفاظت کے پیش نظر حضور سر در عالم متالیتہ کو خدا ☆ نہ کہو،اس کے علادہ آپ کی تعریف میں جود صف جاہو تح پر کر دو-یار سول اللہ ( علیہ کی کہ کہ کہ جراب اقد س کے بجر کے غم میں پر بیان ☆ ہوں، اپنادید ار عطافر مائیں اور محب صادق کی جان پر رحم فرمائیں – ساہ کاروں کے ظلم ہے دنیا تاریک ہو گئی ہے، آپ تشریف لائیں،اور کو ر ☆ تجلّی سے جہان کور دشن فرمائیں -

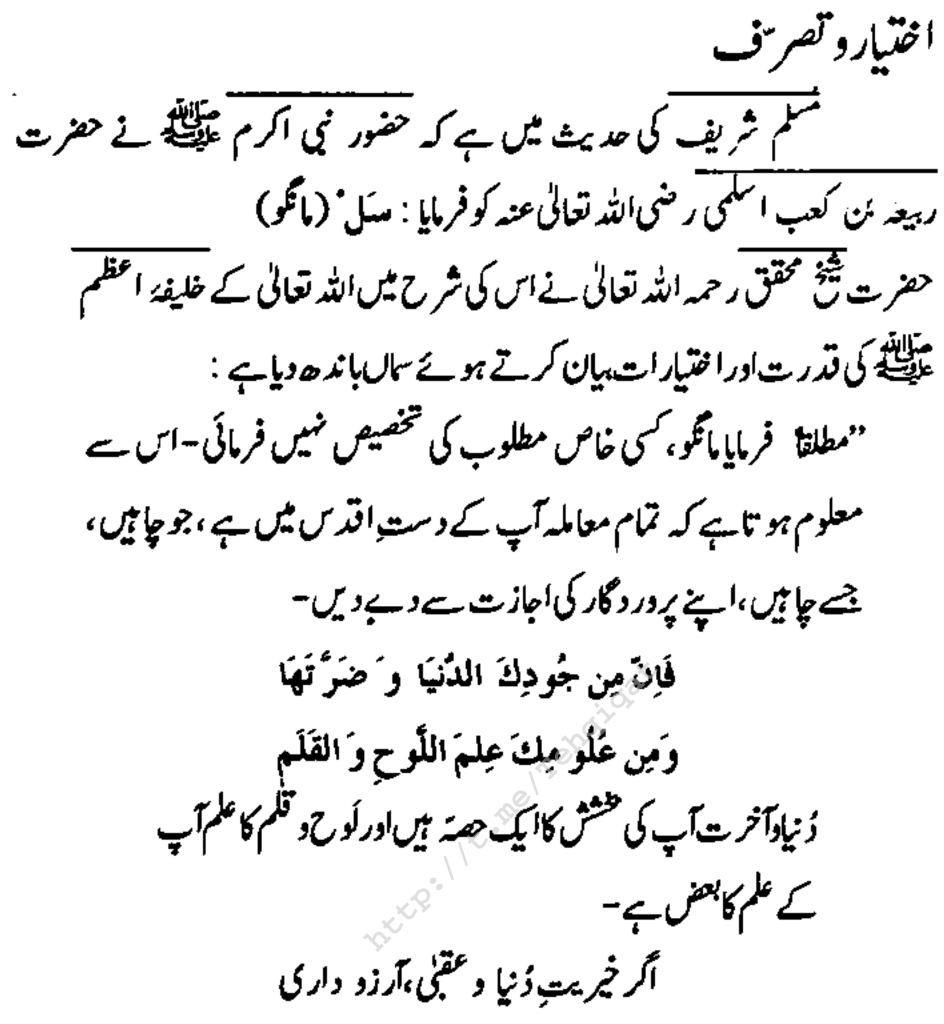
کتے ہیں کہ جب بیٹی تیسر ے شعر پر پہنچ تورقت طار کی ہو گی اور زار و قطار رونے لیکے، خود شیخ تحقق کا بیان ہے کہ انہیں چار مرتبہ خواب میں حضور نبی اکر م متابقه کی زیارت ہو کی ل علم مصطف ( عليه ) حديث شريفٍ ميں ہے :فَعَلِمْتُ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَالأَرْضِ-اب خلق احمد نظامی، پروفیسر : حیات شع عبد الحق محدث د دلوی، م ۸ ۱۱ – ۱۱۱

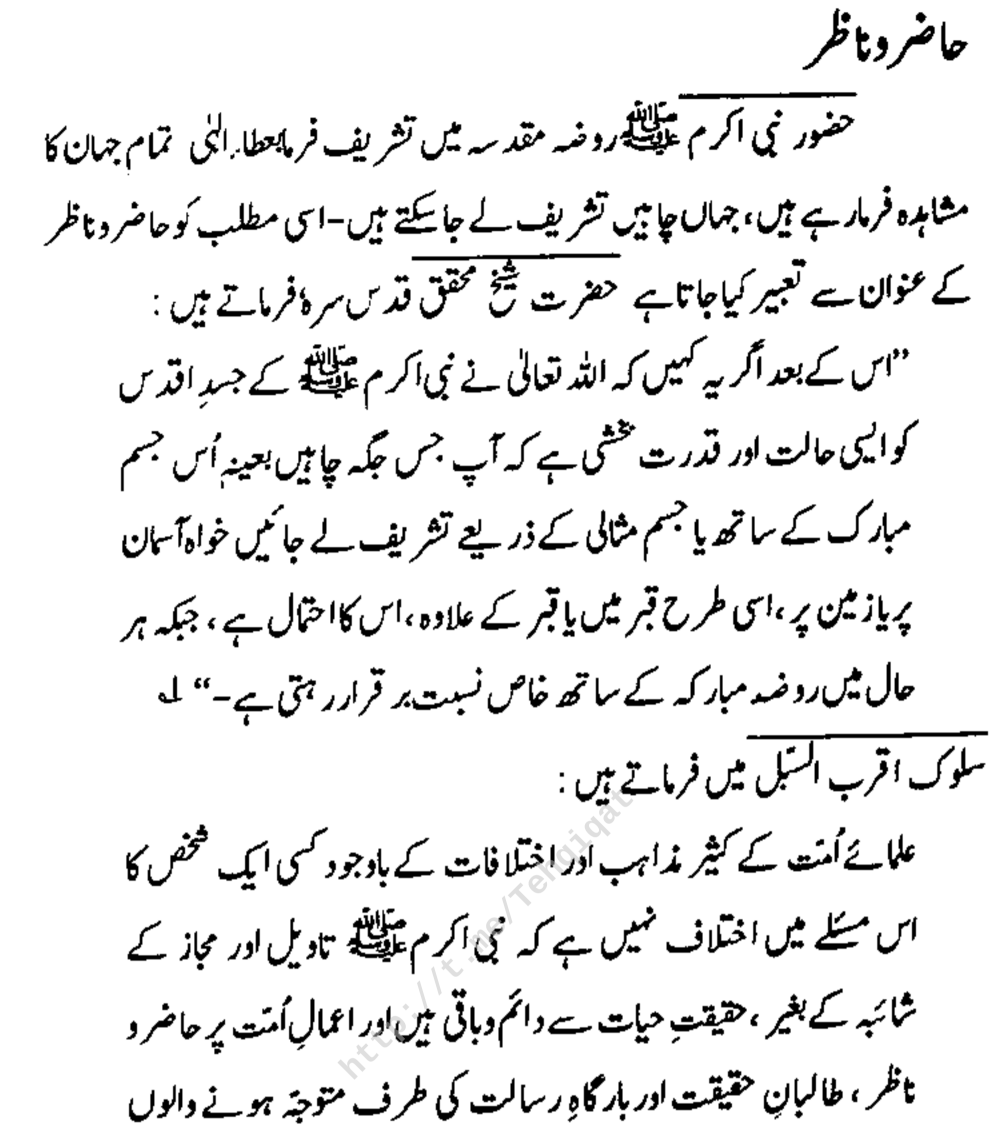
Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/ <u>0</u>2 حضرت بیخ محقق رحمہ اللہ تعالیٰ اس کا ترجمہ اور شرح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ حضور نبی اکرم سی کے فرمایا : · پہ میں نے جان لیا، دہ پچھ جو آسانوں اور زمین میں ہے ، اُس کا مطلب بیہ ہے کہ تمام جزئی اور کلی علوم اور اُن کا احاطہ حاصل ہو گیا۔ " ل مدارج النبوة کے خطبہ میں فرماتے میں : «حضور نبی اکر م علیظیلہ ذات المی کی تمام شانوں ، اللہ تعالٰی کی صفات کے احکام ، افعال دآثار کے اسار کے جانبے دالے اور تمام ظاہر دباطن اور اول وآخر علوم كالعاط كن موت مي اور فوق كلِّ ذى عِلم عَلِيم كا مصداق ہوئے ہیں۔'' یک ایک دوسر ی جکہ فرماتے ہیں 🗧 ''حضرت آدم علیہ السلام کے زمانے سے لے کر پہلی دفعہ صور م کو تک جو چھ دُنیا میں ہے حضور بی اکر م علیہ پر منکشف کر دیا گیا، **یمال تک** کہ اوّل سے آخر تک تمام احوال آپ کو معلوم ہو گئے ۔ آپ نے بعض احوال کی خبر صحابہ کرام کو بھی دی۔''سک

ان تصریحات سے ظاہر ہو تکمیا کہ حضرت شیخ محقق کے نزدیک اللہ تعالی نے اپنے حبیب اکرم علیظہ کو حضرت آدم علیہ السلّام سے لے کر قیام قیامت تک کے تمام احوال اور ذات بباری تعالیٰ کی شیون اور صغات کاعلم عطافر مایا۔ اسی دسیع بزین علم كو علم مَا كَانَ وَ مَا يَكُونُ كماجاتا ہے-

ال عبدالحق حدث دالوی، شخ محقق : اشعة اللمعات فاری ( مکتبه نور به رضو به سطحر ) بن1 ، م ۳۳۳ ۲- عبدالحق حدث دالوی ، شخ محقق : مدارج البنوة فاری ( مکتبه نور به رضو به سطحر ) بن1 ، م ۳۳ ۳ - عبدالحق حدث دالوی ، شخ محقق : مدارج البنوة فاری ( مکتبه نور به رضو به سطحر ) بن1 ، م ۳۳

# https://ataun blogspot.com/





Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

كثافت اور نجاست ، دحوب مي محى آب كاساميد شي د يكما حماي، اى میں سابیہ نہ ہونے کاذکرنہ کیا..... چونکہ نی اکرم علیظہ عین نور میں ادر ئور کاسایہ شیں ہوتا-"<sup>ل</sup> د **پر**ارِ الهی اشعبة اللمعات مي فرمات بين : " مختار ہیہ کہ دُنیا میں بھی اللہ تعالیٰ کادید ار ممکن ہے ، کیکن بالا تفاق واقع نہیں، ہاں حضور سیر المر سلین علیق کے لئے شب معراج داقع ہے۔"<sup>ی</sup> حيات انبياء كرام وادلياء عظام مدارج النبوة مي فرمات بي : "انہار کرام علیم السلام کی حیات، علار ملت کے در میان متفق علیہ ہے اور کسی کااس میں اختلاف نہیں ہے کہ وہ زندگی ، شہداراور فی سبیل اللہ جماد کرنے والوں کی زندگ سے کامل تر اور قوی ترب ، ان کی زندگی معنوی اور اُخروی ہے اور انبیاء کر ام کی جستی اور دُنیادی ہے ، اس بارے میں احادیث ادر آثار واقع میں۔"<sup>س</sup>ل نيز ملاحظه ہو: "اشعبة اللمعات" فارس، ج، مس ٤٢ "اشعبة اللمعات "ميں فرماتے بيں : "انبیار کرام حیات حقیق دُنیادی ہے زندہ ہیں اور اولیائے کرام حیات ا - عبدالحق محدث د دلوی ، مصحق : يدارج النوة فاري، ج ١، من ١١٨ ۲- عبدالحق محدزث دبلوی، شخ محقق : اشد المعلت فارى ،ج م، م م الم ۳- مېدالحق محد ت د بلوي ، شو محقق : يدارج المندة فاري، ج ٢، م ٢ ٣٠٠

5

### https://ataunnahi.blogspot.com/

اخردی معنوی ہے۔"لہ جذب القلوب مي فرمات بي : <sup>وہ</sup>ض مشائخ نے کہا کہ میں نے چار اولیا رکرام کو پایا ، وہ قبر دل میں ای طرح تصرف کرتے ہیں، جس طرح ظاہر ی حیات میں کرتے تھے، یاسے زیادہ-"ک سَمَاعٍ مَوَتَى جذب القلوب ميں فرماتے ہيں : " تمام اہل شخت وجماعت کا عقیدہ ہے کہ تمام اموات کے لئے جانے اور سکنے دالے ادر اکات ثابت ہیں۔" ک زيارت قبور "تمام مومنوں کی قبروں اور ان کی رُوحوں کے در میان ایک دائمی نسبت ہے جس کی بنار پر دہ زیارت کرنے والوں کو پیچا نے میں اور انہیں سلام کہتے میں، اس کی دلیل سی ہے کہ زیارت تمام او قات میں مستحب ہے۔ ""

زيارت رُوضهُ انور "جذب القلوب" ميں فرماتے ہيں : "حضرت سيّر المرسلين علينة كي زيارت ، افضل سَتُول اور مؤكد همّ تتمات ا- عبدالحق محدّث د بلوی، 🚑 محقق 🗄 اشعة اللمعات ج ٣ ، س ٠٠ ٣ ۳- عبدالمق محة بي د الوي، شيخ محقق : جذب القلوب فارس (طبع تواسم والمحنو) س ٢١٣ ۳- عبدالحق محد ت د بلوی ، شخ محقق : جذب القلوب فارى (طبع تواسيشور تكعنو) ص٢-٢٠١ س<sup>س</sup> عبدالحق محد تثر د بلوی ، شخ محقق : جذب القلوب فارس (طبع توليه ورتكعنو) س٢٠٦

https://atamabi.blogspot.com/ Click For More Books میں سے باس پر علمائے دین کا قولی اور قعلی اجماع ہے۔"ل توسل اور استعانت "جذب القلوب" ميں فرماتے ہيں : " حضور نبی اکر میلاند نے دُعاما نکتے ہوئے کہا : تیرے نبی کے طفیل ادر ان انہیا ر کرام کے طفیل جو مجھ سے پہلے ہوئے ، اس حدیث سے وصال سے پہلے ادر اُس کے بعد دونوں حالتوں میں توسل ثامت ہے - نبی اکرم متلاقی کی خاہر کی حیات مبارکہ میں اور دیگر انبیار کرام علیم الصلوق والسلّام کے دصال کے بعد ،جب دیگر انبیاء کرام علیم السلّام کے دصال کے بعد توسل جائز ہے ، توسید الانبیاء علیہ وعلیم الصلوۃ والسلام سے لطريت ادلى جائز جو گا،بلحه اس حديث كي مارير بعد از وصال ادليا بر كرام ے توسل کا قیاس کر ہی توبعید نہیں ہے، ہاں اگر حضور سید الرسل علی<del>ت</del> کی خصوصیت پر دلیل قائم ہو جائے ، تو قیاس در ست نہ ہوگا ، مگر دلیل کہال ؟-"۲~ اشعته اللمعات مي فرمات بي : "امام غزالی علیہ الرحمہ نے فرمایا کہ زندگی میں جس ہتی سے مدد طلب کی جاتی ہے، ان کے وصال کے بعد بھی ان سے مدد طلب کی جائے گی " ع "اشعبة اللمعات" فارى جلد سوم ميں تفصيلي تفتيكو كے بعد فرماتے ہيں : "منكرين كى خوامش كے برعكس اس جكم كلام طويل مو كميا، كيونكم ال مېدالمق محت د بلوي ، شخ محقق : مِدْبِ القَلُوبِ (فارى) من ٢١٠ ۲- عبدالحق تحدث دادوی، طبح محق : مذب القلوب (قارى) مر ٢٢١ ۳- عبدالمت محدث د داوی، شق محقن : مذب القلوب (فارى) ج1، ص12

ہارے زمانے کے قریب ایک فرقہ پیدا ہو حمیاہے ، جو ادلیا راللہ سے استداد کا منکر ہے اور اُن کی طرف توجة کرنے والوں کو مشرک اور مُت پرست قرار دیتا ہے اور جو منہ میں آتا ہے کہہ دیتا ہے۔''ک شفاعت ایک حدیث کی شرح کرتے ہوئے فرماتے ہیں : اس حدیث سے معلوم ہو تاہے کہ اگر فاسقوں اور گناہ گاروں نے دُنیامیں اہل طاعت د تقویٰ کی کوئی امداد ادر خد مت کی ہوگی ، تو آخرت میں اس کا نتیجہ پائیں سے اور ان کی شفاعت اور امداد سے جنت میں جائیں <sup>س</sup>ے "<sup>ع</sup> امام این ماجہ کی روایت کر دہ حدیث میں ہے کہ قیامت کے دن تنین گردہ شفاعت کریں کے : انبیار، پھر علمار پھر شہدار، اس کی شرح میں فرماتے ہیں : "<sup>ا</sup>ن تین گروہوں کی شفاعت کی تخصیص ان کی فضیلت و کر امت کی زیادتی کی ماء پر ہے ،ورنہ تمام اہل خیر مسلمانوں کے لیے شفاعت نامت ہے۔اس سلسلے میں مشہور جدیثیں دارد ہیں، خواہ گنا ہوں کی بخشق سر

Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

مرت کا اظہار کیا ، اللہ تعالیٰ نے اس کی بدولت اس کے عذاب میں تخفیف فرمادی اور سو موار کے دن اس سے عذاب اٹھا کیا ، جیسے کہ احادیث میں آیا ہے - اس جگہ میلاد منانے والول کے لئے ولیل ہے جو سر کار دوعالم علی که کاد تباسعادت کی رات خوشی مناتب اور مال خرج كرت بي-ايولهب جو كافر تطااور أس كى مدمت قرآن ياك ميں نازل ہوئی۔ اُسے حضور نبی اکر م ﷺ کی دلادت باکر امت کی خوش منانے اور اپنی کنیز کا دود ہے حضور سر کا رِ دو عالم علیظتہ کے لئے صرف کرنے پر جزادی گئی۔ مُسلمان جو محبّت اور سر در سے مالا مال ہے اور اس سلسلے میں مال خرج کرتا ہے، اس کا کیا حال ہو گا؟ لیکن بیہ ضرور ی ہے کہ عوام میں پیدا کردہ برعتوں مثلاً کانے، حرام آلات کے استعال اور منکرات سے خالی ہو، تاکہ طریقہ بڑعت محرد میت کاسب نہ ہو۔"ل ايصال ثواب ·· بيميل الإيمان ''ميں فرماتے ہيں : « مر دوں کے لئے زندوں کی دُعاؤں اور بہ دیت تواب صدقہ دینے

میں اہل قبور کے لئے عظیم تفع ہے، اس سلسلے میں بہت می حدیث اور آثار دارد بی، نماز جنازه بھی اس سلسلے کی ایک کڑی ہے۔" ک اس کے علاوہ اشعبۃ اللمعات ،ج ا ،ص ۷ ۹ ۷ ملاحظہ ہو۔ عر س "ماثبت بالسنَّة" مي قرمات بي : " مغرب کے بعض متاخرین مشائن نے فرمایا کہ جس دن اولیار کر ام بار **گا**و ج ۲ ، م 11 ا - عبدالحق محد ت و بلوى ، ي محقق : يدارج البنوة (فاري) المحيل الايمان فارى (ملي فتحشو) م 2 - 2 -۲ - عبدالحق محت ديلوي، شخ محقل :

Click For More Books

https://ataunnabilblogspot.com/

عز ت اور مقامات تکدس میں چینچتے ہیں، اس دن باقی د نوں کی نسبت زیادہ خیر دبر کت اور نورانیت کی اُمید کی جاتی ہے اور بیہ ان اُمور میں سے ہے جنہیں علائے متاخرین نے مستحسن قرار دیاہے - "ک مزارات ير گنبداور عمارت بيانا م محقق رحمه الله تعالی فرماتے میں : « الجرزمانه میں چونکہ عوام کی نظر ظاہر تک محدود ہے ، اس لئے مشائخ ادر ادلیا رکے مزارات پر عمارت ہتانے میں مصلحت دیکھتے ہوئے سچھ چیز دل کااضافہ کیا تاکہ دہاں اسلام اور اولیائے کرام کی ہیبت د شوکت خلاہر ہو، خصوصاً ہندد ستان میں جہاں ڈشمنانِ دین ہنود اور دوسر ے کا فر بہت سے ہیں ، ان مقامات کی شان و شوکت سے وہ لوگ مرعوب اور مطيع ہوں گے - بہت سے اعمال، افعال اور طریقے ایسے ہیں ، جو سلف صالحین کے زمانے میں نائب کے جاہتے سے اور بعد کے زمانوں میں ئىمدىدە قرارد ئے گئے۔"ل

قادريت

حضرت شیخ محقق قدس سرہ العزیز کو اگر چہ دوسرے سلاسل میں بھی ميست وخلافت حاصل تقمى ،ليكن ان پرنسبت قادريت كااس قدر غلبه تقاكه وه حضور تمير ما صلح سيد عبد القادر جيلاني قدس سردالعزيزي نسبت ہي کواپنے لیے طرح القياز قرار وسیتے تھے۔ فتوح الغیب کی فارس میں شرح لکھی تواحر اما اس کی اہتداء میں اپنانام نمیں کتھا، اس بات کا تذکرہ کرتے ہوئے ککھتے ہیں : "اس حقیر کے نام کے ذکر کی کیا حیثیت اور مجال ہے ؟ کہ اس جگہ ذکر کیا اسم رالى محدث د بلوى، يطوم متن : ما شهت بالسنة ( مربق ، اردو، طبع لا بور ) م ۲۲۳ مد میدانی محدث دبلوی، مطلح محق : شرر صغر المسعادة فارى (كمتبه نوريه رضويه ، تحقر ) ص ۱۷۲

حاسکے-"<sup>ک</sup> اس جگه حضرت پیر مهر علی شاه گولژوی قدس سر ه کاایک ار شاد پیش کیاجا تا ہے جود کچیسی سے خالی نہیں ہے فرماتے ہیں : سجان الله إسيدنا قطب الاقطاب كي شانٍ مبارك كاكيا كمنا ؟ حضرت شيخ عبدالحق محدث دہلوی رحمہ اللہ تعالٰی جوجید عالم بھی بتھے۔جب انہوں نے کتاب فتوح الغیب تالیف محبوب سبحانی کی شرح لکھنے کا مصمم ارادہ کیا توان کے دل میں ایسی دہشت پر اہوئی کہ قلم اٹھانے کی جرائت نہ رہی۔ تاأنكه پاپیاده لا جور حضرت شاه ابد المعالی رحمه الله تعالی کی خدمت میں اس غرض کے لئے حاضر ہوئے کہ وہ بر ذخی طور پر جناب سلطانِ ادلیاء د جانِ اصفیاء سے شرح کھنے کی اجازت طلب فرما کہ انہیں سر فراز فرمادیں - چونکہ شاہ ایو المعالی سید تاغوث اعظم کے ساتھ محبت ادر تعلق بر زخی میں یگانہ ادر وحید الد ہر گزرے ہیں ، انہوں نے اجازت حاصل کر کے محدث دہلوی علیہ الرحمۃ کو مشرف فرمایا (ملفو خلات مهربیہ (طبع کولڑہ شریف) ملفوظ ۴۲ اص ۱۰۵) میں خار الاخیار " میں متحدہ ہندوستان کے مشائح کرام کا تذکرہ ہے ، کیکن شیخ محقق قد س سرہ کا حسنِ عقیدت دیکھتے کہ انہوں نے سب سے پہلے سَیّہ ناغوث <sup>اعظ</sup>م ش<sup>ی</sup>خ سید عبرالقادر جيلاني رضى الله تعالى عنه كاتذكره كياب-مُسلک حضرت شیخ محقق مَسلک اہل سُنت وجماعت کے امام ہیں ، اُن کے عقائد کا مخصر جائزہ کز شتہ صفحات میں پیش کیا کمیا ہے - حضرت منجنح کے عقائد اور معمولات ا - عبدالحق محدث د واوى، يطو محتن : شرح فتوح الغيب فارى المح لتحري م ٣٢٣

وہی ہیں،جو حضرت امام رہانی مجدد الف ٹانی رحمہ اللہ تعالیا کے ہیں۔تفصیل کے لئے ملاحظه مو:- "مسلك امام رباني"، طبع لا مور ، از مولانا محمد سعيد احمد نقشبندي رحمه الله تعالی، یمی عقائد و معمولات حضرت شا ه ولی الله محدث دہلوی رحمہ الله تعالی کے ہاں ملتے ہیں - ''القول الجلی کی بازیافت ''از حکیم سیدَ محمود احمد بر کاتی میں تفصیل د لیکھی جاسکتی ہے۔ بیہ مقالہ رضا اکیڈمی ،لاہور نے طبع کیا۔ علاء دیوہ یہ آگرچہ می کانام احترام سے لیتے ہیں، تاہم دہ اپنے مختب فكركا تعلق ،ان سے قائم كرنے كيليّے تيار شيں بي-مولوی انور شاہ کشمیری کے صاحبزادے مولوی انظر شاہ کشمیری اُستاذ تفسير ، دارالعلوم دیویند کاایک اقتباس ملاحظه ہو ، جس میں دہ خاموش کی زبان میں بهت بحمد کمه کمخ میں : "ایک عرصہ تک میرا خیال ہی ہوا کہ دیو ہد کو اپنا تعلق حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی سے کیوں نہ قائم کر ہا جاہئے ، غالبًا ہندوستان میں اپی مخصوص نوعیت کے اعتبار سے حدیث کے سلسلہ میں ان کی خدمات سچھ کم وقع نہیں، شروح حدیث میں شاہ صاحب مرحوم کے قلم سے جو

چھ جواہر پارے تیار ہوئے ہیں ،اُنہیں توجانے دیجئے ،اُن کے صاحبزادہ شخ کورالحق کی شرح مخار ی بھی ایک زمانہ میں معروف و متد اول رہی ۔ اس خانوادہ کی خدمات علما رولی اللّٰہی کے کنبہ کی طرح اگر چہ جلیل ودقع نہیں<sup>ل</sup>، تاہم حدیث د قرآن سے ہند کو داقف کرنے میں شیخ عبد الحق مرحوم كالجمى بمر حال حصة ہے۔ پھر بیہ رائے بھی بدل من ، اوّل تواس وجہ ہے کہ شخ مرحوم تک ہاری المع المرك چرب يركردو فرار والح وال بات ب- (شرف قادري)

Click For More Books

https://ataum**a**bi.blogspot.com/

سندیں نہیں پہنچتی - نیز حضرت شیخ عبدالحق کا فکر کلیتہ دیوہندیت سے جوژ بھی نہیں کھاتا-غالباً میر کہات بہت سول کو چو نکاد بینے دالی ہو، مگر اس موقع پر میں ایک جلیل اور صاحب نظر عالم کی رائے میں اپنے لئے بناه د هوند تا مول ، ساب که حضرت مولانا انور شاه کشمیری مرحوم فرماتے بتھے کہ "شامی اور شیخ عبدالحق پر بعض مسائل میں بہ عت دسنّت کا فرق داضح نهیں ہو سکا-'بلس ای اجمال میں ہزار ماتنصیلات ہیں ، جنہیں یشخ کی تالیفات کا مطالعہ کرنے دالے خوب سمجھیں سے -"L حضور نبی اکرم ﷺ کے علم شریف کی دسعت کی نفی کرنے کے لئے حفرت فيخ محقق قدس سرة كانام ناجائز طور يراستعال كيا كيا-" مولوي خليل احمه البينھوي لکھتے ہيں : ''اور شیخ عبدالحق ردایت کرتے ہیں کہ بچھ کودیوار کے پیچھے کا بھی علم نہیں۔"ک حالانکہ شیخ محقق نے تصریح کی ہے کہ "ایں سخن اصلے ندار دور داہت بد ال صحیح لندہ - "<sup>س</sup>ل (ترجمہ)"اس بات کی کوئی جیاد نہیں ہے اور اس کی روایت بھی صحیح نہیں ہے-علادہ ازیں حضرت میں نے بیہ بات بطور حکامت لعل کی ہے ،ردامت ہر کر نہیں گی۔ حکایت در دایت میں زمین دآسان کا فرق ہے، جیسے کہ اہل علم پر مخفی شیں-جاطور پر کہاجا سکتا ہے کہ ہریلی، بدایوں، خبر آباد اور رامپور کے علاء ۱-۱ نظر شاد کشمیری، مولوی : فت نوشه ابتامه البلاغ (شکروذی الحجه ۸۸ ۱۳۱۰) م ۴۷ ۲- فليل اجراليفوى، مولوى : يراكن قاطعه (كتب قانداداديد ويدر) م ٥٥ ۳- میدالی مرت داوی این محقق : دارج الدود قاری (سنظر ) ج اوس ۲

یعنی علار اہل سنت ہی حضرت شیخ تحقق کے جانشین اور اُن کے مسلک کے امین ہیں۔ اعلیٰ حضرت المام احمد رضا ہر یلوی قد س مردا ایک جگہ چند اکابر ملت اسلامیہ کا ذکر کرنے کے بعد ان الفاظ میں شیخ تحقق کاذکر کرتے ہیں : "شیخ شیورخ علار المند ، محقق فقیہ ، عار ف ند بیہ مولانا شیخ عبد الحق محدت د ہلوی د غیر ہم کبر اے ملت د عظمات اُمت قد تسنا الله ' تعکم لی با مسر ار هم و اَفَاض عَلَينَامِن ، بَرَ کَا بَعْمِ و اَلُوا ار هم 'نله تعکم لی با مسر ار هم و اَفَاض عَلَينَامِن ، بَرَ کَا بَعْمِ و اَلُوا ار هم 'نله قد س مرد العزین کی بر مسر ار ملت ، حضرت شیخ محقق ، شاہ عبد الحق مدت دہلوی قد س مرد العزیز کی تر مت انور پر بے شار رحمیں نازل فرمات ، اُن کی اولاد ای داد ر تمام اللہ منت د جماعت کو اُن کے علی در شی کی دون کی حفاظت ، اور اشاعت کی تو فیق عطا فرمات اور اُن کی تصانیف مبار کہ کے ذہر یع احمان کا جامی اختلاف کا خاتمہ فرماتے - آمین

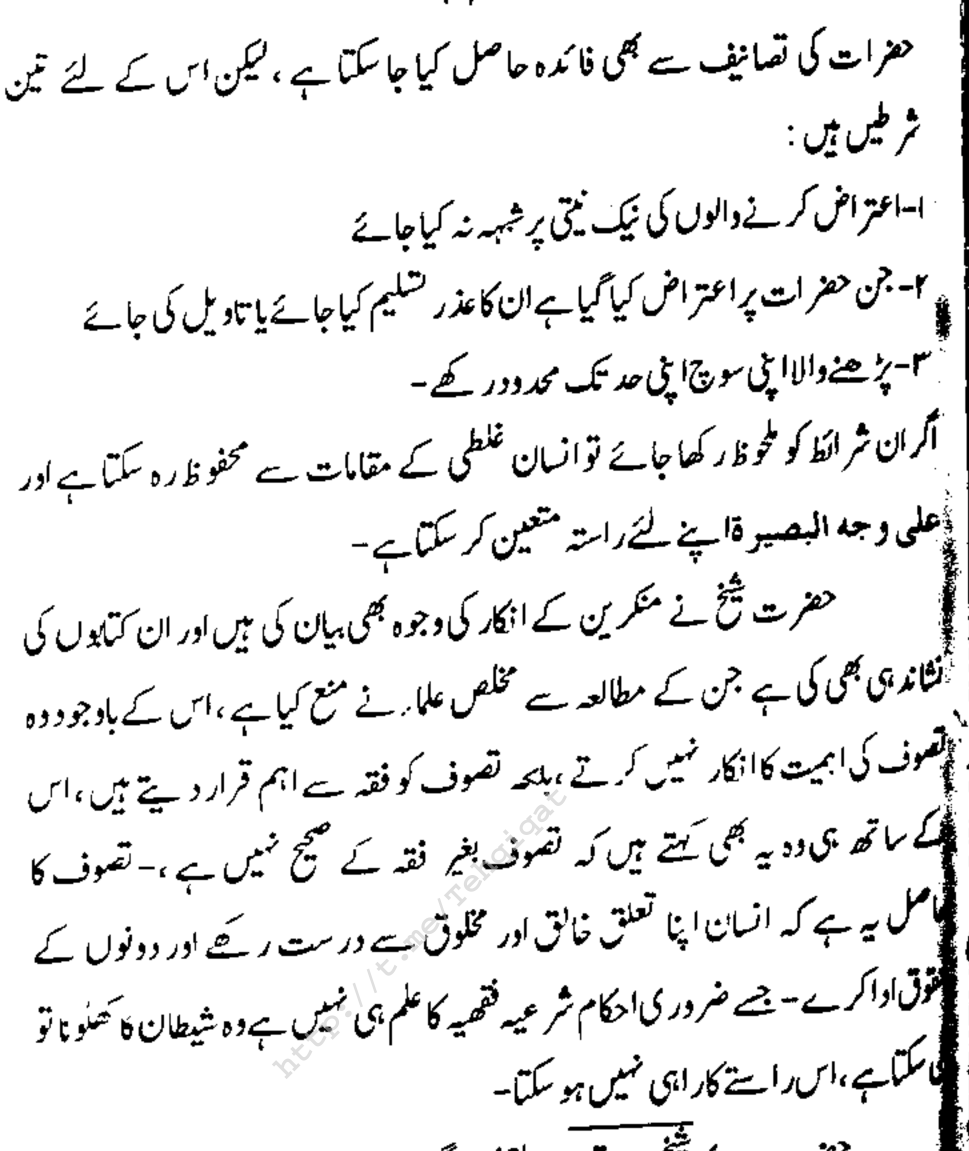
ا-المررضار يلوى، لام: مجموعه رسائل حصة دوم (بدينه يبلشك تميني، كراچي) م ۱۰۹

بسم الله الرحمٰن الرحيم ابتدائيه تخصيل التعرف شیخ محقق حضرت شیخ عبدالحق محد <sub>ش</sub>وی رحمه الله تعالیٰ ایپ دورک نابخهٔ روزگار شخصیت ستھے، انہوں نے صرف علوم دینیہ پڑھے ہی نہیں ستھے، بلحہ با کمال مشائخ کی خدمت میں رہ کر ان پر عمل پیرا ہونے کی تربیت بھی حاصل کی تھی، دہ شریعت د طریقت کے جامع ، دریائے علم د معرفت کے شنادر ، ادر اخلاص د تقویٰ کے پ*یر متھ*، ان کی ہر تحریر منتخب اور دین متین کی صحیح تر جمان ہے ، درج ذیل سطور میں ة ان كي مايه تازكتاب "تحصيل التعرف في معرفته الفقه والتصوف" كم مخفر تعارف چیش کیاجار ہاہے حضرت شیخ محقق نے اس کتاب کودو حصوں پر تقسیم کیاہے ی ای متم بیں تصوف کی تعریف اور اس کی اہمیت ہیان کرنے کے بعد شارح بخاری حضرت شیخ احمد زروق رحمه الله تعالی کی کتاب : "قواعد الطريقة في الجمع بين الشريعة و الحقيقة " ے اٹھائیں قواعد نقل کر کے ان کی شرح کی ہے ، جن میں علماء خلاہر د

باطن کے در میان مفاھمت کاراستہ تجویز کیا گیا ہے دوسری فشم : میں فقہ، فقہاءاور دیگر متعلقہ امور ہیان کئے گئے ہیں، اس قشم میں امام اعظم ابد حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے حالات ادر مناقب تفصیل سے بیان کرنے کے علاوہ فقہ حنفی کی عظمت ہیان کرنے کے بعد امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ تعالیٰ کے احوال کمی قدر تفصیل سے بیان کئے ہیں، چونکہ سید ناغوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ ان کے مذہب پر بتھے اس مناسبت سے ان کابھی تذکرہ کیا گیا ہے

تصوف اور اس کے متعلقات کابیان اس قتم میں تصوف کی تعریف ،اس کی اہمیت ،اور اس کا اشتقاق بیان کرنے کے بعد اس غلط خیال کی تردید کی ہے کہ صوفیہ کا وجود اسلام کے دور اوّل میں نہیں تھا، بلحہ بیہ فرقہ بعد کے زمانے کی پیدادار ہے ، اس سلسلے میں انہوں نے سید الطائفہ حضرت جینید بغدادی رحمہ اللہ تعالیٰ کابیہ فرمان نقل کیاہے کہ : " ہمارے طریقے کی بنیاد کتاب دسنت پر ہے اور ہر دہ طریق جو کتاب د سُنت کے خلاف ہوباطل اور مر دود ہے۔" ان کابیہ فرمان بھی نقل کیا ہے : ''جس شخص نے صریح شیں سی اور فقہا کے پاس نہیں بیٹھااور باادب حضرات سے ادب نہیں سیکھادہ اپنے پیر دکاروں کو بگاڑ دے گا-'' اس کے بعد حضرت شیخ محقق نے شار کے شارک سیدی احمہ زرّوق رحمہ اللہ تعالٰی کی كثاب قواعدُ الطُّرِيقَةِ في الجمع بين الشَريعة ِ وَالحَقِيقَة ِ

سے اٹھا کیس قواعد نقل کر کے ان کی شرح کی ہے ، یہ کتاب در اصل ایک عارف باللہ تعالى علمار ظاہر اور صوفيد يے در ميان مفاہمت كى بہترين كو سش ب اور دونوں فریقوں کے در میان میانہ روی کار استہ تجویز کیاہے۔ صوفیہ کرام کے ماننے دالوں کی تعداد اگر چہ ہر دور میں بڑی کثرت کے ساتھ پائی گئی ہے، تاہم ان کے ناقدین اور اُن پر اعتر اض کرنے والے بھی ہر دور میں پائے کیے ہیں، دور قدیم میں صوفیہ پر کڑی تنقید کرنے والوں کے سرخیل، مشہور نقاد ادر محدث علامہ اتن جوزی ہوئے ہیں - حضرت شیخ زردق فرماتے ہیں کہ ان



حضرت سیدی شخ ز روق نے بعض لو گوں کے اس خیال کا بھی رد کیا ہے کہ **بونی کا کوئی نہ** ہو تا، لیعنی وہ غیر مقلد ہو تاہے ، شیخ فرماتے ہیں کہ اکابر **وزیر کرام کمی نہ کمی امام مجتمد کے پیردکار متھے ، لیکن دہ ایسے طریقے کو ترقی دیتے** 🚝 جس میں دل کوالنڈ تعالیٰ کی بارگاہ میں حضور ی میسرتر ہو۔ حضرت شخ نے ساع کے بارے میں بڑی تفصیلی گفتگو کی ہے ، حضرت شخ ال فرمات بیں اختلاف کاخلاصہ سیا ہے کہ اس جگہ تین قول میں : العماء کے مذہب پر رابح قول ہی ہے کہ ساع حرام ہے،

Click For More Books https://ataumabi.blogspot.com/

۲-محد شین کے نزدیک مباح ہے، ۳-صوفیہ کے مسلک کے مطابق تفصیل ہے، جیسے کہ مشہور مقولہ ہے کہ ساع اس کے اہل کے لئے مبار ہے۔ حضرت فينخ زرّدق فرماتے ہيں کہ محالت ِ ضرورت ساع جائز ہے ، مختلف اقوال نقل کرنے کے بعد قاعدہ نمبر ۸ امیں فرماتے ہیں : " بیہ سب اس دقت ہے جب آلات کے بغیر ہو، درنہ عنبر کاور ایر اہیم ین سعد کے علاوہ سب اس کی حرمت پر متفق ہیں۔" ساع ضرورت کے دفت اور شر ائط کی رعایت کے ساتھ جائز ہے، تاہم اس ے خرابیاں پیدا ہونے کا خطرہ ہے ، جیسے وہ کلل ذکر مفاسد سے خالی نہیں جس **م**یں مر د ادر عور تیں ، فاسق ادر اہل غفلت موجود ہوں ، اس لیے حضرت شیخ ز رّدق رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ اس سلسلے میں اہل علم کے دد موقف ہیں : جو حضرات ہرائی کے راستوں کے ہند کرنے کے قائل ہیں وہ ساع سے بالکل منع کرتے ہیں، تاکہ ایسانہ ہو کہ ساع کسی ممنوع اور مکردہ تک پہنچا \* رے-جو حضرات برائی کے راستوں نے بند کرنے کی طرف توجہ نہیں دیتے دہ

۲- فراغت ہو لیعنی شرعی اور عاد کا عتبار سے کوئی زیادہ اہم امر در چیش نہ ہو-۳-سینہ نفسانی خواہشات سے پاک ہو-وجداسكي حالتيس اور اسكے احكام ذکر اور ساع کی محافل میں بعض زیزت حاضرین میں سے کسی پرایک خاص حالت طارمی ہو جاتی ہے جس کی ہنا پر وہ حرکت کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے ،اس کے بارے میں شیخ فرماتے ہیں : "صرف اس وقت حرکت کرے جب حال کا غلبہ ہو"ا۔ اگر اس شخص پر حال کا غلبہ نہ ہوادر اس کے بادجود دہ حرکت کرے تو دیکھنے والانٹین حال سے خالی نہیں ہو گا،اس سے کم درجہ ہے تو خاموش رہے،اس سے بلند مرتبہ ہو تواہے منع کرےادراگراس کا ہم مرتبہ ہے تواہے ینبیہ کرے۔ بعد ازاں حضرت شخ زردوں نے وجد کے احکام ہیان کئے ہیں۔ تکہ حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے تصوف کی مشہور اور بنیادی کتاب " تعرف" کے حوالے سے دجد کی کنی تعریفیں نقل کی ہیں، حضرت ش<sup>خ</sup>ابو<sup>الی</sup>جن نوری رحمہ اللہ تعالٰ فرماتے ہیں :

بعض مشائخ نے فرمایا : '' دجداللہ تعالیٰ کی طرف سے مقام مشاہدہ کی طرف ترقی کی بھار توں کانام \_\_\_" یشخ ز روق فرماتے ہیں کہ اگر حالت وجد میں انسان کا اختیار اور منبط ہا تھ سے جاتارہے اور بیہ حالت تکلقن کے بغیر پائی جائے تو اس شخص کا تھم دہی ہے جو مجنون کا ہے اس حالت میں اگر فرض ادا کرنے ہے رہ گیا تو اس کی قضا لازم ہے ، کیونکہ پیہ حالت اگرچہ غیر اختیاری ہے ، کیکن اس کا سبب ( ساع، ذکر وغیر ہ) اس نے اپنے اختیار ہے اپنایا ہے ۔۔اس حالت میں اگر اس سے کوئی غیر مشروع قعل سر زد ہو جائے تووہ لا ئق اتباع نہیں ،اس سلسلے میں چند بزرگول کے دافعات چیش کیے ہیں ،مثلا 0 ---- حضرت شیخ اد الحن نوری نے ایک گردن جلاد کے سامنے پیش کردی، o — حضرت ایو حمز دج کے لئے جاتے ہوئے کنو کمیں میں گر گئے انہوں نے امداد کے لئے <sup>س</sup>ی مخلوق کو شیں پکار<sup>ا، ©</sup> o \_\_\_\_ شیخ شبلی نے خاص حالت میں اپنی داڑ حی صاف کر دی - اور مال دریا میں یجینک دیا-اس صمن حضرت شیخ زرّدق نے وجد کی تین قشمیں اور ان کی علامات ہیان کی ہیں : ا-وجد کے دور ان ایسا مطلب محسوس ہوجو علم، عمل یا حال کا فائدہ دے اور اسے استراحت کی حاجت محسوس ہو توبہ وجد حقیقی ادر معنو ی ہے۔ ۲-صاحب وجد کی توجہ خوش آدازی ادر اشعار کی موزد نیت کی طرف ہو، اس کے ساتھ گفس میں گرمی اور اضطراب محسوس کرے توبیہ دجد طبعی ہے س-صرف حرکت اس کے پیش نظر ہوادراس کے بعد بے چینی پیدا ہوادر ا- قاعدہ تمبر ۲۳

جسم میں سخت گرمی ہو تو یہ وجد شیطانی ہے۔ جسم میں سخت گرمی ہو تو یہ وجد شیطانی ہے۔ جس شخص کو یہ معلوم ہو کہ میری عقل سماع سے مغلوب ہو جائے گی، اس کے لئے جس شخص کو یہ معلوم ہو کہ میری عقل سماع سے مغلوب ہو جائے گی، اس کے لئے سماع بالا نفاق ممنوع ہے، کپڑوں کا پھاڑ تا بھی جائز نہیں کہ یہ مال کو ضائع کرتا ہے تا سماع بالا نفاق ممنوع ہے، کپڑوں کا پھاڑتا بھی جائز نہیں کہ یہ مال کو ضائع کرتا ہے تا (ظاہر ہے کہ یہ تھم اس وقت ہے جب قصد آکپڑ ہے پھاڑ نے غیر اختیادی حالت میں نو معذور ہے تاق) مزید فرماتے ہیں کہ عاشقانہ اور فضیح اشعار کا پڑھنا، اشعار کا بلند آواز سے مزید فرماتے ہیں کہ عاشقانہ اور فضیح اشعار کا پڑھنا، اشعار کا بلند آواز سے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا جلال، نفس کے قائم ہو نے سے مانع ہے - اشعار نفس کی لیند یدہ اور تابل ستایش چیز دن میں شامل ہیں۔ جس شخص کے دل پر حق کا نور جلوہ گر ہواس میں غیر کا حصہ باقی نہیں رہتا- سی وجہ ہے کہ اکابر صحابہ کرام اور محققین صوفیہ نے شعر و غیر کا حصہ باقی نہیں رہتا- سی وجہ ہے کہ اکابر محابہ کرام اور محققین صوفیہ نے شعر و

شاعری میں زیادہ دلچیسی نہیں لی۔ <sup>س</sup>

https://ataunnabi.blogspot.com/ Click For More خواہشات تو کجادہ خود اپنے آپ سے بے خبر ہو جائے، جیسے کہ ایک معمولی نو کرباد شاہ کی خدمت میں حاضر ہو توباد شاہ کی عظمت د شوکت کو دیکھے کراپنے آپ ادر تمام لذتوں سے غافل ہو جائے ، اس صورت میں خود بخود قضائے الہی پرر ضاحاصل ہو جاتی ہے (ترجمہ)''لہ وجدوجذب کی کیفیت تین حال سے خالی شیں : کسی شخص پراللہ تعالیٰ کی محبت کا غلبہ حقیقة طار می ہو جائے ،اس بیا پر اس ے مختلف حرکات صادر ہوں ، مثلااته كركفر اہوجائے یاگر كرتز پنے لگے تودہ شخص بلاشبہہ مبارك ادر مسعود ہے-ایک شخص پردہ حقیقی کیفیت تو طاری نہیں ہوتی ، کیکن دہ اہل اللہ اصحاب -۲ وجد کی مشاہبت کے اراد ہے ۔۔۔ وہی انداز اختیار کر تاہے ،اسے تواجد کہتے ہیں اور بیہ بھی جائز ہے۔ 🔪 لوگول کے سامنے اپنے قصد اور اختیار سے اصحاب وجد جیسی حرکتیں اس -٣ نیت سے کرے کہ دیکھنےوالے اسے اولیاء اللہ میں سے جانیں اور اس کے عقیدت مند ہنی توبیہ ریاکاری، حرام اور شرکِ خفی ہے۔

علامه عبدالغني نابلسي قدس سرد فرماتے ہيں : " تواجد ہیہ ہے کہ ایک شخص کو حقیقتہ وجد حاصل نہ ہو ، لیکن **ڈ**ہ تکلف سے وجد کو اختیار کرے ، اس میں شک نہیں کہ تواجد میں حقیقی وجد والوں ے مشابہت اختیار کرنا ہے اور یہ نہ صرف چائز ہے،بلحہ شرعاً مطلوب ب، رسول الله متالية في فرمايا : ا منیر مزیزی ( فارس )

جلدا،س ۵۶۸ ۵مطبوعه دیل

Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/ مَن تَشْبَهُ بَقُومٍ فَهُوَ مِنهُم (الحريث) "جس نے کسی قوم کی مشابہت اختیار کی وہ ان میں سے ب ہ جدیث امام طبر انی نے "مجم اوسط" میں حضرت حذیفہ بن الیمان رضی الله تعالى عنهما بروايت كي-سمی قوم سے مشابہت اختیار کرنے والاان میں سے اس لئے ہے کہ اس کااس قوم ہے مشاہمت اختیار کرنااس امر کی دلیل ہے کہ وہ ان سے محبت رکھتا ہے اور ان کے احوال دا فعال سے راضی ہے "(ترجمہ)<sup>ل</sup> امام احمد رضابر بلوى رحمه الله تعالى فرمات بي : <sup>••</sup>اوراًگر خلوت د تنهائی محض میں جہاں کوئی دوسر انہ ہو، بہ دیت محمود ہ مثل تشبهُ به عشاق والبيمن يا جلب حالات صالحين هو تو أتمهُ شان مين مختلف فیہ <sup>، بعض</sup> نا پند فریات میں کہ صدق د حقیقت سے بعید ہے ، اور ارج یہ ہے کہ ان نیتوں کے تکریخھ جائز بلعہ حسن ہے ، کہ مَن تَشَبَّهُ بِقُومٍ فَهُوَ مِنهُم "٢ إِنْ لَم تَكُونُوا مِثْلَهُم فَتَشْبَهُوا -إِنَّ التَّشْبُهُ بِالكِرَامِ فَلَاحُ

اور کچی نیت سے نیکول کی حالت ہاتے ہاتے خد اچاہے تودا قعیت بھی مل جاتی ہے۔ امام احمد رضابر بلوی بیه بھی فرماتے ہیں : "باقی رہا تواجد جو صحیح طریقے (صحیح نیت) سے ہو تو اس کی طرف ش<sup>خ</sup> قشیر ی نے اپنے رسالہ میں اشارہ کیاہے (رسالہ قشیر بیہ عربی ص ۲۷) انہوں نے فرمایا کہ ایک جماعت کہتی ہے کہ جو شخص دجد کا اظہار کرے اس کے تواجد کو تسلیم نہیں کیا جائے گا، کیونکہ وہ تکلف پر مشتل ہے اور المعجبرالغنى نابلسي، علامه : الحديقة الزريه الع ٢ ، س ٥٢٥

۲- احمد رضابر بلوى ، امام : فأونى رضوب ، جلد دېم ، نسف اول مس ۲۱۳

Click For More Books

\* https://ataunnabi.blogspot.com/ تحقیق سے د درہے ، جنب کہ ایک جماعت کہتی ہے کہ خالص فقرار کے کئے جائز ہے، جو اِن کیفیات کے حصول کے منتظر ہوتے ہیں، ان کی د لیل رسول اللہ علیظہ کا بیہ ارشاد ہے کہ روؤ، اگر رونانہ آئے تورونے کی شكل بياؤ-"ك

دجد کے بارے میں گفتگو چل نگل ہے تو حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی قدس سرہ کی گفتگو کاوہ حصبہ بھی ملاحظہ فرمالیں جو انہوں نے قاعدہ نمبر ۲۸ کی شرح میں لکھاہے، فرماتے ہیں کہ

''امام غزالی نے احیا رالعلوم میں کٹی ایسی حکایات نقل کی ہیں کہ بعض اہل دل اولیار کرام پر قرآن پاک سننے سے وجد طاری ہو گیا، ان حکایات کے نقل کرنے کے بعد انہوں نے خود ایک سوال اٹھایا : کیاوجہ ہے ؟ کہ صوفیہ قوالوں سے منظوم کا کم سننے کے لئے جمع ہوتے ہیں، قاریوں سے قرآن یاک سننے کے لئے اکٹھے نہیں ہوتے ،ان کا اجتماع اور تواجد قاریوں کے حلقوں میں ہو ناچاہے نہ کہ قوالوں کے جمیع میں -

امام غزالی نے اس سوال کاجواب بیہ دیا کہ قرآن یا کس کی نسبت، قوالی وجد کو زیاد ہ ابھارتی ہے ، اس وعوے کو انہوں نے کٹی وجو ہ سے بیان کیا، جن کا

خلاصہ بیہ ہے کہ قرآن پاک کی تمام آیات سننے والے کے حال کے مناسب نہیں ہو تیں ، ہر سنے والانہ توان کے شبھنے کی صلاحیت رکھتا ہے اور نہ ہی انہیںا۔ پنے حال پر چسپاں کر سکتا ہے ، جس شخص پر غم یا شوق یا ندامت کا غلبہ ہو،اس کے حال کے مطابق دہ آیات کیسے ہوں گی ؟ جن میں میر اث طلاق اور حدود وغيره كاذكر ب-"له

الساحم رضائد بلوى، لام : فرآدي رضوبه جلد دبم (طبع انثريا) جزء يول ص ۲۱۴

Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

22

اس سوال دجواب کو نقل کرنے کے بعد حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے عارف باللہ امام احمد بن ابر اہیم واسطی کا کلام ان کے رسالہ فقر محمد ی سے نقل کیاہے، پور ااقتباس تواصل کتاب میں ملاحظہ فرمائیں،اس جگہ اس کا کچھ حصہ پیش کیا جاتا ہے جو گوش ہو ش سے سننے کے قابل ہے۔فرماتے ہیں : " تعجب ہے اس شخص پر جو اللہ تعالے کی محبت کاد عوامی کرتا ہے اور اس کے دل کو محبوب کا کلام سننے سے وجد نہیں ہوتا، قصا کدادر تالیوں کی آواز س کراس کاول وجد میں آجاتا ہے، جب کہ اللہ عزّو جلّ کے تحبین کے لیئے قرآن یاک کا سنناان کے سینوں کی شفااور اسر ار (لطائف) کی راحت ہے۔ متکلم جگل شائلہ اپنے کام میں جلوہ گر ہوتا ہے اور ارباب محبت اس کے کلام،اہر، نہی، دعدے، دعیر، فقص، خبر دں، نفیحتوں اور اطلاعات میں اس کا مشاہدہ کرتے ہیں تو ان کے دل خوف الہی کی آماجگاہ بن جاتے ہیں ..... متکلم کی عظمت ان پر چھا جاتی ہے اور اس کی ر حمت ، الطاف ، جلال اور انعام کے مشاہد کے بنا پر ان کے دلوں کو محبت کے ذریعے تصییح لیتی ہے۔

تواس مخص کی بات نہ تن جو کہتا ہے کہ قرآن پاک انسانی طبیعتوں کے مناسب نہیں ہے ،اس کے سننے سے وجد نہیں ہوتا ،ادر شعر انسانی طبائع کے مناسب ہے اس لئے کہ شعر سے دل میں رقت پیدا ہو جاتی ہے، کیونکہ میہ کلام فاسد ہے،ادر اس کی پچھ حقیقت نہیں ہے۔اس لیے که شعر صرف اینے اوزان کی بدولت طبیعتوں کو حرکت شیں دیتا، خصوصاجب الچھی آداز دالارشت ،رہادی دغیر ہ (راگوں) سے گائے ،اس کے سماتھ تالی بچانا بھی شامل ہو ،اور دہاں رقص کرنے دالے بھی ہوں ، المشترح قاعده نمبر ۲۸

الی صورت حال پڑوں اور چاریایوں کو طبعی اور جبلی تقامنے کے تحت تھر کنے پر مجبور کردیتی ہے ،نہ کہ ایمان اور یقین کے تقامنے کی بنار پر-· · · رہے اہل یقین ، صحابۂ کرام اور ان کے بعد آنے والے احسان واخلاص میں ان کی پیروی کرنے دالے تو قرآن پاک ان کے دلوں میں چھیے ہوئے یقین کو حرکت دیتاہے-الله تعالى تم يررحم فرمائ اشعار كاسننا چھوڑ دو،آيات كاسننا لازم کرد، اگر تمهيس قرآن پاک ميں دلچيپي نه ہو تواييخ آپ کو متکلم جل شاه کی معرفت میں کم نصیب ہونے کی تہمت لگاؤ - کیونکہ جوانسان اللہ تعالی کی معرفت زیادہ رکھتا ہے وہ اس کا کلام سنتے وقت زیادہ خشوع کا حامل ہو تا ہے "(شیخ داسطی کا کلام ختم ہوا) اس میں شک نہیں کہ عملاً جاری وہی حالت ہے جو امام غزالی نے بیان فرمائی ہے، تاہم شیخ امام داسطی کا کلام ہمیں گر نے غور د فکر کی دعوت دیتا ہے کہ آخر ہم محبوب حقیقی جَلَّ جلالہ کے کلام کے معانی تک چیٹے اور اس کے مطالب میں غور و فکر کی کو شش کیوں نہیں کرتے ؟ -اللہ تعالیٰ کا فرمان دالاشان ہے :

اَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ القُرآنَ أَم عَلى فَلُوبٍ أَقْفَا لَهَا (٨٢/٣) " ہے لوگ قرآن میں غور کیوں نہیں کرتے ؟ کیادلوں پر تالے ير ي بو ي بن ؟ اللد تعالى جميل قرآن ياك اور حديث ياك يرضي ان ك مطالب ومعانى کے شبھنے، ان میں تفکر و تدبر اور ان کے احکام یر عمل کی توفیق عطا فرمائے۔ امین بارب العالمين-

#### Click For More Books

# https://ataunnabi.blogspot.com/

ددسری قشم فقہ اور فقہاء کی اہمیت اور ائم ہم مجہتدین کے احوال وآثار حضرت شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی رحمہ اللہ تعالیٰ نے اس قسم میں فقہ ادر ائم کم مجہمتدین کی طرف رجوع کی ضرورت ہیان کی ہے ، اس کے بعد ان کاارادہ یہ تھا کہ چاروں اماموں کے احوال دآثار ہیان کریں گے ، لیکن جب امام اعظم ابد حنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے احوال اور مناقب کا تذکرہ شروع کیا توبیہ سلسلہ اینادراز ہو گیا کہ ہاتی ائم کو چند سطروں میں خراج عقیدت پیش کر کے اپنا قلم روک لیا۔ تاہم شیخ محقق جہاں فقہی مذہب کے اعتبار سے حفق میں دہاں دہ طریقت کے لحاظ سے قادری بھی ہیں ادر سپیدیا غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دل د جاں سے شیدائی۔ حضرت سید ناغوث الثقلین چونکہ حنبلی ہیں ، اس لئے حضرت ش<sup>ی</sup>ز نے مختصر طور پر حضرت محبوب سبحانی کا تذکرہ کرنے کے ساتھ ساتھ ان کے امام حضرت سید ناامام احمد بن حنبل رضی اللہ تعالے عنہ کا بھی کمی قدر تفصیل کے ساتھ تذكره كياب-حضرت شيخ محقق وصل نمبر واميس فرماتے ہيں : "جب میں مکہ معظمہ میں تھااس وقت میں نے امام احمر کے مذہب کی ایک کتاب خریدی، اس کے حاشیہ پر مذہب حنبل کے ایک عالم علامہ زرکشی کی شرح کتاب الحرقی و المخرقی تھی، یہ عظیم اور مبسوط کتاب تین صخیم جلدوں میں تھی ،اس کے خرید نے کا مقصد بیہ تھا کہ جمال تک ممکن ہواان کے مذہب کی پیروی کروں گا، اس امید پر کہ میر اعمل میرے می**خ، غو**ث اعظم قطب اکر مواقم رضی اللہ تعالیٰ عنہ

https://ataumabi.blogspot.com/ کے عمل کے موافق ہو گا،وجہ بیہ تھی کہ میں نے اکثر دہیشتر مسائل میں امام احمر کے اقوال امام ابد حنیفہ کے اقوال کے موافق پائے تھے، اگر چہ ایسی روایت میں ہوں جواصل مذہب کے مخالف ہی ہو۔اس بنا پر میں نے اللہ تعالیٰ کا شکراد اکیا کہ میں اپنے شیخ کی مخالفت کر کے حرج میں داقع نہیں ہوا۔'' اسی وصل میں "نکته کطیفه "کاعنوان قائم کر کے فرماتے ہیں : كماجاتاب كه صاحب كشاف (جار الله زمخشرى) فقه مي حقى اور عقائد میں معتزلی بتھے،اس لئے انہیں حنفزلی کہاجاتاہے، ہم بھی اس لائق ہیں کہ ہمیں حنفنبلی کہاجائے، کیونکہ ہم بھی مذہب حنل ادر صبلی کے جامع میں۔ حضرت شیخ محقق وصل نمبر ۳ میں فرمانے میں کہ عوام الناس ادر متصب شافعیوں کے ذہن میں بیربات بیٹھ کھی ہے کہ امام شافعی کے مدہب میں اتباع حدیث پر بہت زور دیا گیاہے ، جب کہ امام او حقیقہ کامذہب رائے اور اجتماد پر منی اور حدیث کے مخالف ہے، بیربات صرت جمالت اور محض غلط ہے کیونکہ امام اعظم کا مجتد ہوتا ملت اسلامیہ کے نزدیک مسلم د مقبول ہے،بلحہ دہ دوسرے مجتمد ین سے مقدم بھی

حضرت شیخ محقق نے اس دہم کی دو نمایاں دجہیں بیان کی ہیں-ا-صاحب مصابق ادر صاحب مشکوۃ مذہب شافعی ہے تعلق رکھتے ہتھے ، انہوں نے اپنے مذہب کے دلائل تلاش اور جبتجو سے جمع کر کے اپنی کتاوں میں درج کئے اور جن احادیث سے احناف استد لال کرتے ہیں ان کے رادیوں پر جرح قدح کی ہے-

۲- مذہب حنفی کی مشہور کتاب ''ہدایہ ''نے بھی کسی حد تک لو گوں کو اس وہم میں مبتنا کیاہے - کیونکہ صاحب ہدایہ نے اکثر مقامات پر عقلی د لائل ادر قیاسوں کو بنیاد ہمایا ہے -اور الی حدیثیں الے میں جن میں کمی قشم کا ضعف یایا جاتا ہے -الله تعالى بماري طرف ہے جزار خبر عطافرمائے جلیل القدر شیخ کمال الدين ائن ہام کو کہ انہوں نے مذہب حنفی کی تحقیق کی اورا ہے قابل استد ایل حدیثوں سے ثابت کیا، نیز متن کی حدیثوں کو بھی ثابت کیا۔ حضرت شیخ محقق ابناایک دامتحه بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں : ·· جب بیه مسکین مکه معظمه میں تھاادر مشکوۃ شریف پڑھا کرتا تھا، تو مجھے یہ خیال پیراہوا کہ مذہب شافعی اختیار کرلوں ، کیونکہ میں نے دیکھا کہ جواحادیث ان کے مذہب کے مطابق میں صحیح میں ،اور مذہب حنفی کے موافق حديثوں يرطعن كيا گياہے-میں نے اپنا بیہ خیال سیدی شیخ عبدالوہاب متق کے سامنے پیش کیا تو انہوں نے فرمایا : بیہ بات آپ کے خیال میں کیے واقع ہو گئی ؟ غالبًا مشکوۃ شریف پڑھنے سے آپ کو بیہ بات سو جھی ہے ، انہوں نے اپنے

مد جب کی بنیاد پر وہ حدیثیں تلاش کیں جو ان کے مذہب کے موافق تحسی اور دبنی حدیثیں اینی کتابوں میں لکھ دیں - حالا نکہ ان کی بیان کردہ حدیثوں سے اعلیٰ در بے کی حدیثیں موجود ہیں ، جو ان کے معارض ہیں، یاان سے رائح ہیں، یاان کی تائخ ہیں، اور یہ ایک حقیقت ہے جیسے کہ ہمارے ند ہب کی لکھی ہوئی تمادل سے ظاہر ہے"-آ کے بڑھنے سے پہلے حضرت شیخ محقق ہی ہے اس داقعہ کا تتمہ بھی ملاحظہ ہو فرماتے ہیں :

Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

''جب شیخ عبدالوہاب متقی بچھے وطن (ہندوستان) کے لئے رخصت کرنے لگے تو میں نے ان سے در خواست کی کہ بچھے کچھ عرصہ اپی خد مت میں رہنے دیں تا کہ ددنوں مذہبوں (حنفی اور شافعی) کی تحقیق کر لوں ادر اس سلسلے میں داضح نتیجہ سامنے آجائے ، انہوں نے فرمایان شاء الله تعالیٰ بیہ مسّلہ وہیں حل ہوجائے گا، چنانچہ حضرت شیخ کی برکت سے · · مشکوة شريف · کې شرح ادر ايک د د سرې کټاب : "فتح المنَّان في تائيد مذهب النعمان" میں بیہ مسئلہ حل ہو گیا-" بحر العلوم حضرت علامہ عبدالعزیز پرہاردی (صاحب نبر اس)نے بھی تقريباً ہی چھ بیان کیاہے، فرماتے ہیں : « پچھ حضرت شافعیہ نے گمان کیا کہ امام او حنیفہ رحمہ اللہ تعالٰ قیاس کواختیار کریلتے ہیں اور حدیث کو چھوڑ دیتے ہیں ، یہاں تک کہ حنفیہ ''اصحاب رائے ''ادر شافعیہ ''اصحاب جدیث '' کے لقب سے مشہور ہو م محرّز – " **وال** : بیرد ہم جولو گوں میں مشہور ہو گیا ہے اس کا سبب کیا ہے ؟

ج**راب** :اس کے دوسب میں : ا-اس مذہب (<sup>حن</sup>ق) دالوں نے اپنے مذہب کی موید احادیث کو جمع نہیں کیا ، کیونکہ ان کے امام صرف کفاظ سے حدیث لینے کے قائل بتھے، دہ روایت بالمعنی ۔۔۔ گریز کرتے تھے، اس کے ان کی صرف مختصر مند ہی مشہور ہوئی ہے۔ ہر خلاف باتی تین مذاہب کے ، انہوں نے اسپنے مذہب کے موافق احادیث کئی کنی جلدوں میں جمع کی بیں، چنانچہ ان کی مولغات مشہور ہو تنبی، جواحادیث کی

. Ye حلاش کرے **گ**اہے امام ابد حنیفہ کے مذہب کو ثابت کرنے والی زیادہ کیچیج اور ک زیادہ قوی حدیثیں مل جائیں گی-امید ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں ان کے جمع کرنے کر سرونہ میں میں میں کر جائیں گی-امید ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں ان کے جمع کرنے کے 1/2 کی توقیق عطافرمائے کا سن ۲-امام ابو حنیفہ بعض او قات موافق قیاس حدیث کو مخالف قیاس حدیث پر ترجیح کم کر دیتے تھے -اس سلسلے میں وہ حدیث کو ترجیح دینے کے لئے عقلی دلیل بیان کرد یتے تھے، لیکن ان کے ہم مذہب سستی کا شکار علماء حدیث کی تلاش کی جائے صرف عقلی دلیل کے بیان کرنے پراکتفاء کرتے تھے۔ مخضر بیه که امام او حذیفه ، امام او یوسف ادر امام محمر (رحم الله تعالی) حدیث کی معرفت اور سُنت سے استد لال کے بلند ترین مقام پر فائز یتھے ، لیکن ان کے مذہب کے بعض علماء نے احاد بیٹ کی تلاش اور انکی تخریج میں کو تاہی کی

اور عقلی د لائل پراکتفا کیا، جس سے لوگوں کو بیہ گمان ہو گیا کہ اس مذہب کی بتا

دائے ہے۔ اس وہم کو تقویت اس بات سے ملی کہ بعض متاخرین احناف نے محد ثین کے خلاف تعصب کا مظاہرہ کیا، ان کی شان کو کم جانا اور ان کی مخالفت میں غلو

کیا، یہاں تک کہ انہوں نے کہا کہ التحیات میں انکٹر شہادت سے اشارہ کرنا کمروہ ہے ، ایام بیض (قمری مہینے کی تیرہ ، چودہ ، پندرہ تاریخ) کے روزے اور جمعہ کے دن سورہ کمف کا پڑھنا مکروہ ہے جاال نکہ بیہ امور حدیث سیجیج سے ثابت علامه يرباروي مزيد فرمات بي : " خلاصہ میہ کہ بیہ کہنا کہ اما**م او حنیفہ ق**یاس کو اختیار کرتے ہیں اور حدیث کو چھوڑ دیتے ہیں دہم ہے بلحہ وہ تمام اتم سے زیادہ ، حدیث کی ایر دی کرنے

دالے ہیں، جسے شک ہودہ فقہ حنق کی کتاب "شرح مواہب الرحمٰن" د کچھ لے، اس کے مصنف رحمہ اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک، سیجیح مخار می اور تصحیح مسلم سے د لائل پیش کرنے کاالتزام کیاہے ، اس طرح محقق این ہمام کی شرح ہدایہ (فتح القدير) ديچ ڪيجئے، انهول نے ان اعتراضات کاجواب ديا، جو ہدايہ پر دار ديئے جاتے ہیں اور کہاجاتا ہے کہ ان کی پیش کر دہ احادیث کمز ور میں اور انہوں نے عقلی دلائل پر اکتفاکیاہے-امام ابد حنیفہ نے کثیر احادیث کا ساع کیا تھا، ان کے چار ہزار اسانڈہ میں سے تین سو تابعین بتھے "(ترجمہ)<sup>ل</sup>ہ علامہ پرہاروی بعض علاراحناف کی ستم ظریفی کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں : "عجیب بات ہیہ ہے کہ امام محقق ، این ہمام حنفی نے مذہب حنفی پر کئے جانے والے اعتراضات کا جواب دیاہے ، ان احاد یث کو ثابت کیاہے جو اس مذہب کی د لیل ہیں اور دوسرے حضر ات نے جن احادیث سے استد لال کیا ہے ان کا جواب دیاہے ، بعض حنفی علمار نے ان پر اعتر اض کیاہے کہ دہ اصحاب ظواہر میں سے بیں حدیث سے متعلق ان کے علم کو مورد طعن ہمادیا، بی<sup>ا چ</sup>ھی جزاہے "<sup>م</sup>ل ہارے علاراحناف کے لئے یہ لمحہ فکریہ ہے کہ ''مشکوۃ شریف''پڑھ کر چیخ

محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی جیسی شخصیت یہ سویتے گئے کہ مجھے مذہب شاقعی اختیار کر لیرا چاہیے - توآج کے طلبہ کا کیا حال ہو سکتا ہے ؟ یہ تشلیم کہ حضرت علامہ ما علی قاری رحمہ اللہ تعالٰی نے "مر قاۃ شرح مشکوۃ "میں اور حضرت <del>کی محقق</del> نے ''اشعبۃ اللمعات''اور ''لمعات'' میں مذہب حنفی کے دلائل میان کیج میں اور دیگر اتمہ کے دلائل کے شافی جولبات دیئے ہیں تاہم منرورت اس امر کی ہے کہ درجہ ُحدیث ے پہلے نصاب میں الی کتاب شامل کی جائے جو قرآن وحدیث سے مرجب حنی کے کوژالنی(مربی) کمتبه قاسمیه ، مکمان ،ج ۱، م ۵۳،۵۳ ا معلامه پرباردی : كوثرالنى ۲ - عبد العزيز يرباروى وعلامد : ° 67 J

Click For More Books

https://ataumpabi.blogspot.com/

دلائل سے طلبہ کوروشناس کرائے -اللہ تعالےٰ جزائے خیر عطافرمائے محدث دکن حفرت علامہ اوالحسات سید عبداللہ شاہ نقشبندی قادری کو کہ انہوں نے '' زجاجتہ المصابح" کے نام سے پانچ جلدوں میں کتاب لکھی ہے ،جواس ضر درت کو پور اکرتی ہے نہ معلوم کیاوجہ ہے کہ ابھی تک اس اہم کتاب کو داخل نصاب نہیں کیا گیا۔ حضرت فی محقق نے متعدد مثالیں دے کر دامنے کیا ہے کہ امام شافعی ر منی اللہ تعالیٰ عنہ کا مذہب اگر حدیث سے ثابت ہے تو امام ابد حذیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا مذہب اس سے قومی حدیث سے ثامت ہے۔ حضرت شیخ محقق نے ایک نکتہ سے بھی بیان کیا ہے کہ احناف جن حدیثوں ے استد لال کرتے ہیں، حضر ات شافعیہ نے ان کے رادیوں پر اعتر اض کیا ہے توان کا بیہ اعتراض ہمیں نقصان نہیں دیتا، کیونکہ بیہ اعتراض ان رادیوں پر ہے جو امام ابد حنینہ سے بعد ہیں، بعد کے راد یون کے ضعیف ہونے سے بیر کیو نگر لاز م آگیا کہ جب ده حدیث امام اعظم کو نمپنجی تقلی تواس د قت بھی دہ ضعیف تقی-یہ نکتہ بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں : '' بیہ داضح نکتہ ہے جورا قم کے ذہن میں دائق ہواہے ، میری نظر سے

نہیں گزراکہ کسی نے اس کا تذکرہ کیا ہو"-(وصل نمبر مہ) حضرت شیخ محقق رحمہ اللہ تعالیٰ با کمال مشائخ کے ترمیت یا فتہ بتھے ، اول تو اس قشم کی باتیں کہنان کا معمول نہیں ہے ،اس جکہ بیربات نوک قلم پر آہی <sup>س</sup>نی جس میں خود پیندی یا حساس بر ترمی کا شائیہ بھی ہو سکتا تھا تو فور **ا**اس کا ازاله بھی کردیا، فرماتے ہیں : " **ظاہر ہیہ ہے کہ علاءاحناف نے ا<sup>س</sup> کاذکر اس لیے شیں کیا کہ یہ بہت** ، بی دامنے ہے "

Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

یہ شان ہے ان علاء کی جو قرآن پاک کے مطابق "داسخون فی العلم " بی وصل نمبر ۲ میں حضرت شیخ محقق نے خطیب بغدادی کاذ کر کے اس پر کڑی تنقید کی ہے اور اس کے اعتر اضات کے جو لبات دیئے ہیں۔خطیب بغد اد می نے "تاریخ بغداد" میں اگر ایک طرف امام اعظم کے مناقب کا انبار لگادیا ہے تو دوسری طرف طعن و تشنیع اور تنقیص میں بھی کوئی کمی نہیں چھوڑی ، اس لیے حضرت شیخ محقق الیی شخصیت کوان کا محاسبہ کرنے کاحق پنچتاہے-حضرت شیخ محقق رحمہ اللہ تعالیٰ نے حضرت امام عظم الد حنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے احوال دآثار کا زیادہ تر حصہ ''جامع المسانید ''سے لیاہے ، ان کے پاس " جامع المسانيد ' کاجو نسخه تقاده ابتدا <sub>س</sub>ے ناقص تقا- حضرت شخ محقق اس کا تذکر ہ کرتے ہوئے وصل نمبر ۷ میں فرماتے ہیں : · ''ہمارے پاس مند کاجو نسخہ ہے اس کے چند ابتد ائی ادر اق غائب میں ، اس لیے مولف کا نام دنسب ، حال ، اور و لادت دو فا**ت کی تاریخ معلوم** نہیں ہو سکی، جسے بیہ معلومات مل جائیں وہ اس رسالے میں لکھ دے ،اللّٰہ تعالیٰ اے بہاری طرف ہے جزائے خبر عطافرمائے-" الحمد بلَّد إراقم نے اس جکہ حاشیہ میں مؤلف "جامع المسانید"، امام علامہ

ابدالمؤيد محمد بن محمود خوارزمي رحمه الله تعالى كالمخضر تعارف لكر كم حضرت فيتخ كي دعا حاصل کرلی ہے-وصل نمبر اا کا عنوان ہے "مجمد ین کی اقتداء اور اتباع لازم ہے"، اس سلسلے میں بتایا ہے کہ متقد مین کے ہاں معین امام کی اتباع کا التزام شیس تھا، لیکن متاخرین نے مصلحت ای میں دلیکھی کہ کمی معین ند ہب ہی کی پیرو کی جائے۔

Click For More Books

وصل نمبر ۳ اادر خاتمه میں اجتہاد کی تعریف ادر اس کی شرطیں بیان کی ہیں اس کے بعد فرماتے ہیں کہ بیرجو کہاجاتا ہے کہ اس زمانے میں اجتہاد کادر دازہ بد ہو چکا ہے اس کا بیہ مطلب نہیں کہ کسی کے لئے مقام اجتہاد کا حاصل کرنا ممکن ہی نہیں ،بلجہ مطلب میہ ہے کہ اس زمانے میں تکی عالم کو مقام اجتماد حاصل شیں ہے۔ عام طور پر مصنفین اپنی تصانیف کو فسلوں پر تقسیم کرتے ہیں، حضرت شیخ محقق قدس سرہ العزیز نے بجائے فصل کے وصل کا عنوان قائم کیا ہے ، غور کرنے پر معلوم ہوا کہ چونکہ قصل کا معنی جدا کر تااور وصل کا معنی ملاتا ہے ، اللہ تعالٰی کے اولیاء کاکام جداکر نانہیں بلحہ ہند دل کواللہ تعالیٰ سے ملانا کیجنی مقام ہندگی پر فائز کرنا ہے۔ تو برائے وصل کردن آمدی نے برائے قصل کردن آمدی اس لیے انہوں نے فصل کے عنوان کی بجائے وصل کا عنوان اختیار کیا ہے۔ ثقريب ترجمه ماذل ناؤن لامور مين جناب يمين الدنين حقى رحمه الله تعالى ريبت ستصحو سیٹمنٹ کمشنر رہ چکے تھے۔ <sup>ا</sup>ن کاسلسلئہ نسب دس داسطوں سے حضرت ش<sup>ی</sup>خ محقق شاہ

عبدالحق محدث دہلوی قدس سرہ العزیزے جاملتاہے ،ای لیے دہ اپنے نام کے ساتھ حقی لکھتے ہتھے أن كاسلساند نسب حسب ذيل ب-ا- حضرت شخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی ۲- حضرت شخ نورالحق محدث دہلوی ۳- حضرت <sup>شی</sup>ورالله محدث د بلوی 

۳- حضرت مولانا ش<sup>ی</sup>خ محت اللّد د بلوی ۵- حضرت شيخ نورالحق ثانی د ہلوی ۲- حضرت مولانا مفتی محت الحق د ہلوی ۷ - حضرت موالانا مفتی نظام الدین د ہلوی ۸- حضرت موایانامفتی اکرام الدین : مغلیہ دور میں تمیں سال سے زیادہ عرصہ تک صدرامین صوبہ دبلی رہے کے ۱۸۴ ء میں انتقال ہوا ۹-مولاناحافظ احسان الحق ۱۰-خان بمادر مولوی انوار الحق – ۱۹۰۲ء میں انتقال ہوا۔ اا- مولوی محمد مصباح الدین ، مجسٹریٹ د ہلی--- ۷ ۱۹۴۶ء میں انتقال ہوا-رغم م اللدتعالى ۲۱- جناب يمين الدين حقى رحمه الله تعالي بيش نظر كتاب : "تحصيل التعرف في معرفته الفقه والتصوف" شیخ الحد ثبین ، عارف بالله ، بر کنه المصطف (صلی الله تعالی علیه و علی اله دصحبه وسلم ) فی الصد یشخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی قدس سر<mark>ہ</mark> العزیز کی عرق زبان میں بابر کت

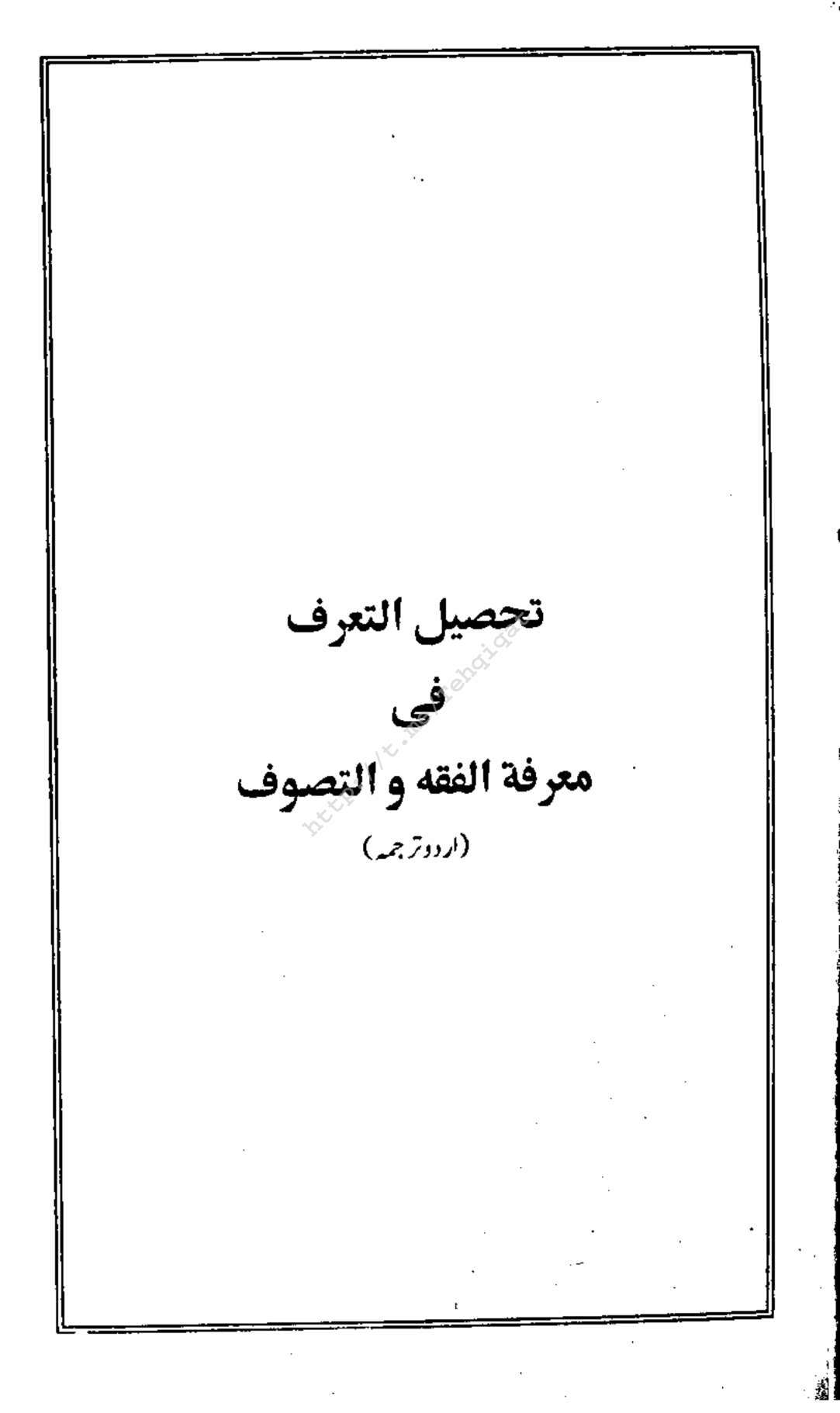
تصنیف ہے ، اس کا قلمی نسخہ جناب تیمین الدین حقّی رحمہ اللہ تعالی کے مواہ ت علامہ منتی محمہ ہشیر رحمہ اللہ تعالیٰ (کوجرانوالہ) سے ملا، انہوں نے سعادت لوح د قلم، ماہرر ضویات، پروفیسر ڈاکٹر محمد مسعود احمد مدخلیہ العالی کو کہا کیہ اس کااُر دو میں ترجمہ کردادیں،ڈاکٹر صاحب نے ایک دود فعہ بھیے تحریر کیا کہ کیا ہی اچھا ہو اگر آپ اس کاتر جمہ کردیں۔ پھر لاہور تشریف لائے تواہی بلیغ انداز میں زبانی طور پر فرمائش ا ... بمین الدین حقی مساحب جنوری ۱۹۹۸ء /۱۸ الد کوامریکه میں انتقال کر مکے - ان کی تدفین ماذل تاؤن ، لاہور میں ہو گی۔ نماز جنازہ حضرت مسعود ملت پر وفیسر ڈاکٹر محمد مسعود احمد دامت بر کاتہم العالی <mark>نے پڑھائی۔۔۔۔ط</mark>اہر

Click For More Books

https://ataunnali.blogspot.com/

کی، ایک طرف حضرت شیخ محقق کے ساتھ عقیدت ادر بید خیال کہ بیہ کتاب ابھی تک چچی نہیں، دوسری طرف ڈاکٹر صاحب ایس محسنِ اہل سُنت شخصیت کا محبت و شفقت سے لبریز فرمان تھا جس نے معذرت کی گنجائش نہ رہنے دی، اللہ تعالٰ کا نام لے کر ۲۲ اگست ۱۹۹۵ء کو ترجمہ شروع کر دیاجو ۷ ار جنوری ۱۹۹۶ء کو مکمل ہو ح<mark>گیا-ترجمہ میں پیراہندی راقم نے کی</mark> ، ذیلی سر خیاں قائم کیں اور فہر ست بھی تیار کی-فالحمد لله تعالر على ذلك-یاد رہے کہ جناب حقی صاحب ، ڈاکٹر صاحب کے قریبی عزیز ہیں۔ابھی ترجمہ کر بھی رہا تھا کہ ادب عربی کے بین الاقوامی سکالر ڈاکٹر ظہور احمہ اظہر چیئر مین شعبئہ عربی، پنجاب یو نیور ش نے بتایا کہ ڈاکٹر محمہ افضل رہانی ، ڈائر یکٹر امور مذہبیہ ، محکمہ او قاف پنجاب کے بر ادر عزیز حافظ محمد العغر اسعد ، پرد فیسر سول لائن کالج، ملتان اس کتاب پر تحقیق مقالہ کی ۔ ایج ۔ ڈی کے لئے لکھ رہے ہیں ، یہ اطلاع کس خو شخبری سے کم نہ تھی- ترجمہ کے دوران حضرت مولانا منتی محمد عبدالقوم ہزاروی مدخلکہ ناظم اعلیٰ جامعہ نظامیہ رضوبیہ ، آپاہور ، موالانا علامہ محمد منشا تاہش قصوری ، استاذ شعبه فارس، جامعه أظامیه رضوبیه، ایا تهور، فاصل عزیز ممتاز احمر

سديدي سلمه الله تعالى جامعه از هر شريف، قاهره، مصري مشوره كرتاريا، محترم محمہ عبدالستار طاہر (لاہور)نے ترجمہ پر نظر ٹانی کی، ذیلی سر خیاں قائم کرنے کا مشورہ دیاور پردف ریڈ تک بھی کی ، محترم سید سعید حسن شاہ زیدی نے اے کمپوز کیا۔ اللہ تعالی جل مجدہ العظیم کی بارگاہ میں دعاہے کہ اس سلسلے میں تعادن کرنے دالے تمام اصحاب فضيلت كوجزائ خير عطافرمائ سآمين ۲۱ محر مالحرام ۲۱۷ اه محمد عبدالحكيم شرف قادري سرجون ۹۹۱ء می<sup>نیز</sup> الحدیث جامعه نظامیه ر شویه ،اندردن ادباری در دازد. ۱۶ بور



https://ataunnabi.blogspot.com/ . **91**″ .

بسم الله الرحمٰن الرحيم تعارف فقه وتصوف اور تذكره فقهاء وصوفيه سب تعریفیں اللہ تعالے کے لئے اور وہ کافی ہے ، سلام ہو اللہ تعالے کے بر کزیدہ ہدوں، خصوصاًان کے سر دار اور امام حضرت محمد مصطفے علیقے ،آپ کی آل اور محابہ کرام پرجو دین داردل کا انتخاب اور اہل صغا کے صفتہ (خانقاہ) کے معتکف ہیں ، اور اہل حقیقت کے مقتد اؤں ، علماء اور احکام شریعت کے پاسبان تمام اولیاءِ اُمت پر اور ان کے ارباب ہدایت پیردکاروں پر -حمد وسلام کے بعد ! قوت د غناد اللہ کریم جل مجدہ العظیم کا مختاج عبرالحق بن سيف الدين قادرى تتقى والوى كتاب كداس سالے كانام تَحصِيلُ التَّعَرُف فِي مَعرِفَةِ الفِقهِ وَالتَّصُوُفِ وِ ذِكرٍ أَحوَالِ الصُّوفِيَّةِ والفُقَهَاءِ (فقه د تصوف کی معرفت میں شناسائی کا حاصل کرنا، اور صوفیہ د فقهاء کے احوال كاميان)

ہ پر سالہ دو قسموں پر مشتل ہے ، پہلی قشم تصوف میں ہے ، میں نے اس میں تصوف اور فقہ کے جامع بھن محققین کا کلام نقل کیا ہے پہلی قشم تصوف اور اس کے متعلقات کا بیان تصوف كياب ؟ ہ بات آپ کے پیش نظر رہے کہ تھوف کی تعریف اور تغییر کے بارے میں حضرات موفیہ کے کلمات مخلف میں ، ان سب کا حاصل سے بے کہ تصوف کا

مطلب ہے اخلاق کی اصلاح ، ۲۲ باطن کی صفائی ، ۲۲ صفات کاملہ سے موصوف ہونا، ۲۷ اللہ 🗠 تعالیے کے اخلاق سے موصوف ہوتا، شراو حق پر قائم رہنا، ش حقوق کا اداکرنا، ش دل کو اللہ تعالے کی محبت کے لئے مخص کر دینا، 🖓 اُس کے ماسوا سے رغبت ہوتا، المرموم)انسانی اوصاف کا فناہو جانا، شددین کے بارے میں یقین حاصل کرنا، شد د نیاکاترک کریا، 🚓 بے فائدہ کا موں سے گریز کریا، 🛠 تھوی کی پابندی اور مولا کے كريم جَّل شانُهُ كَي مُحَبِّت-حضرت جُبَد بغدادی سے تصوف کے بارے میں یو چھا گیا توآپ نے فرمایا : الم "مخلوقات کی موافقت ہے دل کو صاف کرنا 🛠 طبعی (نفسانی)اد صاف ہے جدا ہوتا 🖓 بھر ی صفات کا فیا کرتا 🖓 نفسانی خواہشات سے گریز کرنا 🖧 روحانی صفات کا طلبگار ہوتا 🟠 حقیقی علوم 🛶 متعلق ہوتا 🖧 دائمی ایتھے کا موں کا اختیار کرتا 🛠 تمام امت کاخیر خواہ ہو تا 🖧 حقیقی طور پر اللہ تعالے کاد فادار ہو تا 🏠 شریعت میں رسول اللہ متلاقيه كاپيرد كار جو باادر اليي بي ديم مغات اور كات كاحال جو نا-عارف بالله ، سیدی علامہ احمد بُرنسی معروف بہ شیخ ذرموق کے حمہ اللہ تعالی ا- ایوالعیاس احمدین محمدین عیسیٰ البر نسی الغامی معروف بزرمی ارتمہ اللہ تعالیٰ ۲۸ ار محرم الحرام ۲۸۸ هر ۲۳ ۱۶ ہر دز جعرات طلوع آلاب کے دقت پید اہوئے۔ ان کے صلح سیدی زیون اے ان کے بارے میں فرملیا کہ دوالد ال میں ے ہیں-روحانی اعتبار ، بلد حال رکھنے کے باوجود ان کی تصانیف بہت بل تلع مند نور مفید دائنے ہوئی ہیں- حاری شریف پر انہوں نے روال دوال ماشیہ لکھا، "تواعد التصوف "ان کی بہترین تعذیف ہے، "حوادث الوقت " سو فسلوں پر مشتل نفیس ترین کتاب ہے جس میں انہوں تے اس وقت کے صوفیاہ خام کیا یہ عنول کارد کیا ہے ،وہ حقیقت وشریعت کے جامع موفیہ کے خاتم بھتھن بتھ ، بوے بوے علام مثلاً علامہ (شاب الدین) تسطلانی (ش الدين)لتاني، خطاب (بير) اور طاهر من زبان (روادي) الي شاكردي ير هر و المسلط كا المسار كرت سے، ۹۹۸ مرم ۱۳۹۳ م (ماد مغر بس بلاد طرابلس مغرب) بس ان كانتقال موا-۱۲- بد ماشد مح محقق كاب، قوسين ك ورميان اخدافه ازميتان المحد شين شاه عبد العزيز محدث والوى راتم (شرف قادرى) \_ 2 كياب-

"کتاب الجمع بین الشریعة و الحقیقة ''میں فرماتے ہیں کہ تصوف کی تقریباً دو ہزار تعریفیں اور تفسیریں کی گئی ہیں-ان سب کا حاصل اللہ تعالے کی طرف کچی الوجہ ہے، تصوف کے بارے میں سیر مختلف تعبیریں ہیں،ادراس کی تفصیل ہیان کرنے والے مختف اقوال ہیں جن میں ہر شخص کے علم دعمل اور حال دزوق کا اعتبار کیا گیا ہے جس تخف کو مولائے کریم کی طرف کچی توجہ کا حصہ حاصل ہے،ایے تصوف کا ایک حصہ حاصل ہے - پس ہر شخص کا تصوف اس کی تچی توجہ ہے ،ادر تچی توجہ کے لئے شرط ہیہ ہے کہ وہ اس طرح ہو کہ اللہ کریم جل شانہ اس سے راضی ہو اور نہی ایمان ہے ادرا یسے طریقے پر ہو جسے وہ پسند کرے اور نہی اطاعت ہے - خلاہر ہے کہ کوئی مشروط بغیر شرط کے لیکیج نہیں ہوتا اور اللہ تعالیے اپنے ہدوں کے لئے گفر کو پیند نہیں کرتا،اور اگرتم شکر کرد تودہ تمہارے لئے اسے پیند فرمائے گا،لہذ ااسلام پر عمل ضروری ہے-اور تصوف بغیر فقہ سے نہیں ہو سکتا کیونکہ اللہ تعالیٰ کے ظاہر ی احکام فقہ ہی سے حاصل ہوتے ہیں ، اور فقہ بغیر تصوف کے نہیں ہے کیو نکہ عمل بغیر کچی توجہ کے نہیں ہو سکتا - عمل اور تچی توجہ ایمان کے بغیر نہیں پائے جاتے ، کیونکہ ایمان کے بغیر ان دونوں میں سے کوئی بھی شیں پایا جاتا، آن تنیوں امور (ایمان، عمل

اور صدق توجہ ) کا جمع کر ناضر دری ہے -ان میں باہمی تعلق وہی ہے جو جسم وجان میں ہے۔ پس فقہ مقام اسلام ہے، علم عقائد کے اصول، مقام ایمان اور تصوف مقام احسان ہے۔ جس کی تغییر نبی اکر م علیظتہ نے یوں کی ہے کہ تم اللہ تعالیے کی عبادت اس طرح کرد کہ گویا ہے دیکھ رہے ہو،اور اگرتم اے نہیں دیکھ رہے تودہ یقیناتم ہیں د کچر ہاہے-لہذا تصوف دین کی ایک جزیے جو حضرت جراکیل علیہ السلام نے رسول الله متلاقة كوسكهائي تاكه امت اسكاعكم حاصل كري-

تصوف كي اہميت امام مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے منقول ہے کہ انہوں نے فرمایا : "جس نے علم فقہ حاصل *کئے بغیر ر*اہِ تصوف اختیار کیادہ زندیق ہوااور جس نے علم فقد حاصل کیا اور تصوف کے راہتے پر نہیں چلاوہ فاس ہوا اور ایک روایت میں ہے فقّد تَقَشَفَ وہ بُرے حال والا ہوا، اور جس نے ان دونوں کو جمع کیادہ صحیح مومن ہے۔ وصل صوفی کی دجہ تشمیبہ ؟ تصوف س سے مشتق ہے ؟ادر صوفی کو صوفی کیوں کہاجاتاہے ؟اس بارے میں بھی بہت سارے اقوال ہیں ت بغیر سی تکف اور مادت کے ظاہر ہی ہے کہ لفظ صوفی مؤف (ادن) سے ماخوذ ہے، کیونکہ صوفیہ کرام اون کالباس پیند کرتے ہتھے، اور سی عام طور پر فقراء کالباس ہے، انبیاء کرام علیهم السلام اون کالباس پہنتے تھے، اس کے بعد میں آنے دالے حضر ات کے لئے کی تام استعال ہو تار ہااگر چہ وہ اُون کا لباس نہیں پینے تھے۔

<sup>77 بعض</sup> حضرات نے کہا کہ صفاء سے ماخوذ ہے ، کیونکہ صوفیہ کرام کے معاملات اور ان کے دل صاف ستھرے ہوتے ہیں ادر اس کا اصل صوفی کماضی مجهول کا صیغہ ہے ، بعض اہل علم نے ای کو ضحیح قرار دیتے ہوئے بیہ اشعار کیے۔ تَحَالَفَ النَّاسُ فَي الصُّوفِيِّ وَاحْتَلَفُوا وَكُلُّهُم قَالَ قَولًا غَيْرَ مَعرُوف وكست أنحل هذا الإسم غير فتى

92

صَافَى فَصُوفِى حَتَّى سُعُي الصُّوفِي الملوكوں كاصوفى كےبارے ميں اختلاف اور مناقشہ ہے، سب نے غير معردف بات کهی-الم میں بیہ نام صرف اس جوان کو دیتا ہوں جو بعر ی خامیوں سے پاک ہوا،اسے پاک کیا گیا یہاں تک کہ اس کانام صوفی رکھا گیا۔ بياسي بى ب جيم عافى اور غوفى ، جازى اور جوزى، كافى اور كوفى الم بعض علماء نے کہا کہ ان حضرات کا نام صوفی اس لیے رکھا گیا کہ بیہ اللہ تعالیے کی بارگاہ میں صقب اول میں بیں ، بعض نے کہا کہ سنت مبار کہ پر عمل کرنے والوں کی پہلی مف میں ہیں، کیونکہ تصوف کاخلاصہ اچھے ادصاف سے متصف ہوتاہے، ایک قول بیر کہ صوفی کی نسبت صفتہ کی طرف ہے، کیونکہ صوفیہ کرام کے احوال فقر، کھوک اور خلق خدا ۔۔۔ الگ تھلگ رکھنے میں اہل صفۃ صحابۂ کر ام ایسے ہیں جن کے بارے میں اللہ تعالیے نے ارشاد فرمایا : يُويدون وَجهدوہ اللہ تعالیے کی رضا کے طلبگار میں ،اہل شام صوفیہ کو جُوعِیہ (بھو کے رہے دائے) کہتے تھے ، بھن علاقوں

کے لوگ انہیں مشیک کچھ کتھے میں ان کی زبان میں مشیک خار کو کہتے ہیں (منیک کچھ کامعنی ہواغاروں میں رہنے والے لوگ) اگر کوئی فخص کہ کے کہ احل منفتہ تو فقراء بتھے، ان کے اہل دعیال نہ بتھے ، ان کے پاس مال تحانہ کھر اور نہ ہی سرچھپانے کی جگہ ، جب کہ بعض صوفیہ کا حال ان سے مختلف ہو تاہے ( توانہیں اہل صفۃ سے نسبت کیونکر ہوئی ؟ ) تواس کاجواب پیر ہے کہ الل مئقة ابتداء میں فقراء بتھے پھر ان میں سے بعض حضرات امیر اور دولت مند ہو مکے، شادی شدہ بھی ہو کئے ، لیکن جب سیہ لعمتیں موجود نہ تعیں توانہوں نے صبر کیا اور جب مید تعتیس مل سنک تو اللہ تعالی کا شکر ادا کیا، اللہ تعالی نے ان کی بیر مغت

میان کی کہ دہ صبح وشام اسے پکارتے ہیں اور اس کی رضاطلب کرتے ہیں ، مال واسباب میسر آنے سے ان کی اس صفت میں تبدیلی پیدا نہیں ہوئی کے،ان کی تعریف فقر اور تاداری کی بنا پر شیس کی گٹی بلحہ اس بنا پر کی گٹی کہ وہ مالک الملک جک شائد کی رضا کے طلبگار میں، مالک کی رضا کا طلبگار ہونا فقیری یا امیری کے ساتھ خاص نہیں ہے، اس لحاظ سے تقبوف بھی فقیر یا امیر ک ساتھ خاص نہیں ہے، صوفی کے لئے شرط بيرب كه اسپ رب كى رضاكا طلب كار جو-الم بعض لوگ لفظ صوفی کے صف ، صفاء ، صفقته اور صفته سے مشتق ہونے کا ظاہر لفظ کے اعتبار سے بعید قرار دیتے ہیں، کیونکہ ان الفاظ سے مشتق ہو تو صُفَيَّته مراح الما يام الما يا المحارب الما الما الما المالي المالي المالي المالي المالي المالي من المالي ے بے (نسبت کی وجہ ﷺ الفاظ میں خلاف قیاس تغیرات واقع ہو جاتے ہیں-٢ قادرى) نيزيد كمرت تلفظ كى بنايريد تبديل آئى بوالله تعالى اعلم-ا الم بعض لو مول فے بید عجیب و غریب بات کی کہ صوف صوف ماخوذ ہے جس کا معنی بال ہے ، مناسبت یہ ہے کہ صوفی اللہ تعالیکے کی بارگاہ میں پھینکے ہوئے بال کی طرح ہے جو تکی طرح کی تدبیر نہیں کر سکتا۔

الملهض نے کہاکہ بیر صوفة القفا سے ماخوذ ہے جس کا متن کدی کی زم جگہ یاکدی پر اسم ہوئے بال، صوفی ان کی طرح نرم ادر آسان ہوتا ہے، واللہ تعالیٰ اعلم - ب وجوہ ہیں جوالل علم نے وجہ شمیہ کے ضمن میں میان کی ہیں-المربعض لو کول نے کہا کہ دورِ جاہلیت میں ایک مخص بیت اللہ شریف کے پاس اللہ تعالل كى عبادت مي محور بتانت اوراي مؤفد كماجاتا تعا، اسكانام خوت بن مرتقا، ا-اللد تعالى فرماتاب رِجال لا تُلهيدهم بجارة ولا أيع عن ذكر الله (الآبه)وه مر وجنهي تجارت ادرج اللد تعالي الم ذكر الما فل شيس كرتى ---- شرف قادرى

صوفیہ کرام نے اپنی نسبت اس کی طرف کی، کیونکہ بیہ سب کچھ چھوڑ کر اللہ تعالے کی عبادت کرنے میں اس کے مشلبہ تھے - توجوان کے مشابہ ہوں گے وہ صوفیہ ہیں ، اس مخص کی بہت سی اولاد تھی جنہیں اس کی نسبت سے صوفیہ کہاجاتا تھا، کہاجاتا ہے کہ ا**س کی دالدہ کا کوئی چہ زندہ شی**ں رہتا تھا، اس نے نذر مانی کہ اگر اس کا بیٹازندہ رہا تو اس کے سر پر اون باند سے گی اور اسے کعبہ مقد سہ سے داہمۃ کر دے گی، چنانچہ اس نے ایسابی کیا، تواس شخص کوادر اس کے بعد اس کی اولاد کو صوفة" کہا گیا، اس کی نسبت سے عبادت دریاضت میں زندگی ہمر کرنے دالوں کو صوفیہ کہاجاتا ہے واللہ تعالىٰ اعلم-منكرين تصوف كاكمان فاسد بعض منکرین کا فاسید گمان سہ ہے کہ صوفیہ ان کے فرقوں میں سے ایک نیا فرقہ ہے جن کی طرف حدیث شریف میں اشارہ ہے کہ ہماری امت بہتر کہ فرقوں میں تقشیم ہوگی۔ ر سول الله متلاقة کے زمانے میں اسلام اور ایمان کی بہا پر مسلم اور مومن نام ر کماجاتا تھا، پھر عابد دزاہد ایسے نام پر اہوئے ، پھر ایسے لوگ پھیل گئے جن کا تعلق

عبادت در ماضت سے تھا، انہوں نے دُنیا سے اعراض کیااور عبادت کے لئے وقف ہو میے،اس سلسلے میں انہوں نے ایک طریقہ اختیار کیا جس میں وہ منفر دیتھے، انہوں نے سچھ اخلاق اپنائے، پچھ انیسے علوم ادر اعمال نکالے جو شریعت مبارکہ کے ظاہر کے خلاف نہ تھے، ان کے متقد مین ظاہر شریعت کی رعایت کرتے تھے، دہ اپنے لیئے

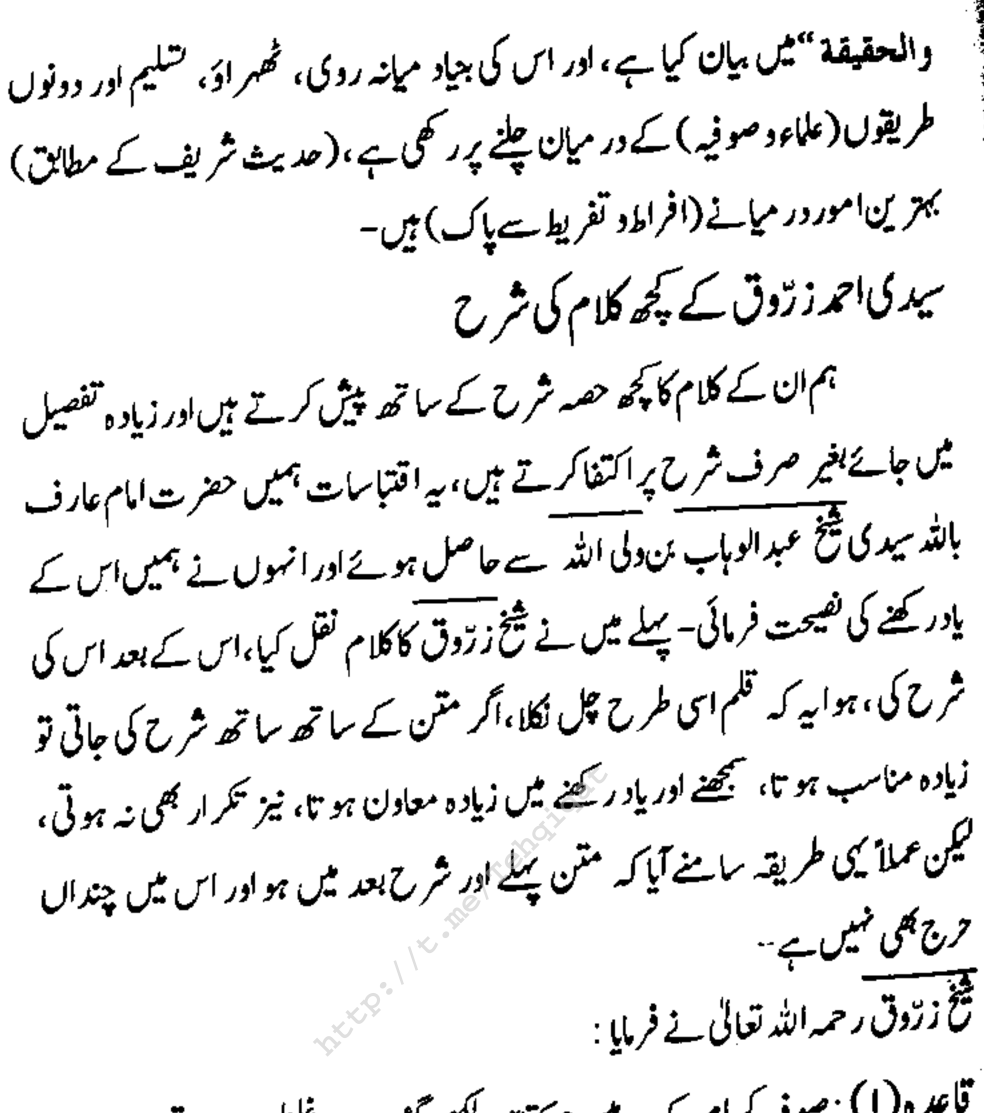
ا - بعض علاء کے کلام میں ای طرح واقع ہوا ہے ، صحیح بیہ ہے کہ تمتر فر قول میں تقسیم ہو کی ، بعض احاد یٹ میں آیا ہے کہ یہودی اکہتر ، عیسانی بہتر اور ہماری امت تمتر فر قوں میں تقسیم ہو گی - شیخ محقق

**|++** 

حقیقت تقویٰ اور سچائی پر تختی سے کاربر ہونے کے طلب گار متھے، اہلیں کاان پر نہ تو تسلط تقااور نہ ہی وہ انہیں فریب دے سکتا تھا۔ اُن کے بعد ان کے متبعین میں سے پچھ لوگ آئے جو اہلیس کی فریب کار ک شکار ہو گئے، جب ایک دور ادر گزر گیا تو شیطان کی طمع اور فریب کاری ان کے بارے میں زیادہ ہو گئی۔انہیں علم سے روک دیا،انہیں ساع، دجد،ر قص، تالی بجانے، بے ریش لڑکوں کو دیکھنے اور ایسی ہی دوسر ی حرکات میں مبتلا کر دیا۔اور جب علم کاچر اغ بچھ گیا تودہ اند ھیر دل میں بھٹنے لگے۔انہوں نے اپنے علوم کانام ''علم باطن ''ادر شریعت کانام "علم ظاہر "رکھ دیا۔ پیہ ادر اس کے علاوہ بہت پچھ تصوف کے منگرین نے بیان کیا، منگرین کے مقتد ااور بیشوا، اور شدید ترین انکار کرنے والے او الفرج این جوزی اکابر علماء محد ثنین میں سی تھے ،انہوں نے گردہ صوفیہ پر سخت رد کیاادر انہیں ر سواکر دیا،اور کر خت زبان میں ان پر شکر پر ترین انکار کیا،اس سلسلے میں ایک کتاب "تلیس اہلیس" کے نام سے لکھی، جس میں انہوں نے بیان کیا کہ شیطان عوام الناس اور خصوصاً صوفیہ کو ظاہر سنت کے خلاف کا موں پر کس طرح اکھار تاہے ؟ اور جو کچھ جی میں آیا بیان کیا، اللہ تعالیٰ ہمیں سنت مبار کہ کی مخالفت سے محفوظ رکھ (امین !) منکرین کایہ بیان اگر صحیح ہے تو صرف ان لوگوں کے بارے میں صحیح ہے جو راہ حق سے بھٹک مکنے ، جنہوں نے ظاہر شریعت کی مخالفت کی ،احکام شرعیہ پر کاربند نہیں رہے اور ان کے اد اکرنے میں سستی کی، لیکن ان میں سے جو محققین ہیں دہ اتباع سنت اور عزیمت پر کارہ تد ہیں ، سنت مبار کہ کے انوار سے فیض حاصل کرنے والے یں، راز حقیقت تک ر سانی یانے دالے میں، ادر اس سیلسط میں ان کامذہب محا<sub>م</sub>ۂ کر ام اور تاہمین رمنی اللہ تعالیٰ عنقم کا مذہب ہے تو دہ اس امت کے بہترین افراد ، لولیاء کے مقتر ااور ارباب فعنل و کمال کا خلاصہ ہیں، ان میں کمال کے وہ آثار پائے جاتے ہیں

Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/ جودومردں میں نہیں پائے جاتے۔ تصوف کی بنیاد کتاب و سنت ہے علامہ سیوطی نے ایک رسالہ "عقائد "میں لکھاہے اس میں فرماتے ہیں کہ : "ہم گواہی دیتے ہیں کہ حضرت جنید بغد ادی اور ان کے مریدین کا راسته صحيح راسته ب ۔۔۔۔۔ علامہ نے ضحیح راہتے کی تخصیص ان کے ساتھ اس لئے کی کہ ان کے راہتے کی بنیاد کتاب و منت پر ہے۔ حضرت جیند بغد ادی فرماتے ہیں : " ہمارے طریقے کی بنیاد کتاب و سنت پر ہے ، اور ہر وہ طریق جو کتاب و سنت کے خلاف ہو مر دود اور باطل ہے۔'' انہوں نے بیہ بھی فرمایا : "جس شخص نے حدیث نہیں سی اور فقہاء کے پاس نہیں بیٹھا اور با اوب حضرات سے اوب نہیں سیکھادہ آپینے پیرد کاروں کو بگاڑ دے گا'' فل هٰذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى الله ِ عَلَىٰ بَصِيرَة ِ أَنَا وَهُنَ اتَّبَعَنِي فَسُبِحَانَ الله ِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ (١٠٨/١٢) "اے حبیب ! فرماد و کہ بیہ میر اراستہ ہے ، میں بھیرت کی بنیاد پر اللہ تعالیٰ کی طرف بلاتا ہوں اور میرے تنبعین ، پس اللہ پاک ہے اور میں شرک کرنے والون میں سے تہیں ہوں۔'' یہ <sup>وہ ا</sup>مر ہے جس پر انفاق ہے ، رہامنگرین کا بیہ کہنا کہ بیہ نے فرقوں میں سے ایک فرقہ ہے،ادر اس قشم کے دلائل دینا کہ بیہ نام دوسو سال بعد پیدا ہوا تو اس میں . .

کوئی حرج نہیں ہے، علماء کلام و عقائد ما ترید یہ اور اشاعرہ کے بارے میں بھی ایسا بی ہوا، انہوں نے جب رسول اللہ علیقہ کی سنت اور صحابہ کرام کے طریقے کو ثامت کیا ادر اس کی اہمیت ہیان کی توان کا مام'' اہل سنت و جماعت''ر کھا گیا، اس سے پہلے بیہ مام نہیں تھا-ہاں کبھی بھار بعض صوفیہ میں کسی عارضے کی بہا پر مثلاغلبئہ حال یا گفس کے علاج کے ارادے سے یا بعض اشیاء سے جہالت کی آمیزش کی بنا پر پچھ امور بد عت پائے جاتے ہیں، کیونکہ عام انسان ان سے خالی نہیں ہو تا اور معصوم بھی نہیں ہے، بعض تامناسب امور کاسر زد ہوناان کے تمام کمالات اور اعمال کوباطل نہیں کر دیتا۔ع حَفِظتَ شَيئًا وَّ غَابَت عَنكَ أَشيَاءُ تم نے ایک چیز تویادر تھی اور بہت ی چیز وں سے خبر رہے إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبنَ السَّيْنَاتِ فَإَلِكَ ذِكُوْ ى لَلِذَّاكِرِينَ (١١/ ١١٢) ''بے شک نیکیاں برائیوں کولے جاتی ہیں، یہ نفیحت ہے نفیحت حاصل كرنے والوں کے لئے " اہل علم حضر ات نے صوفیہ کی خطااور ان کے اشترباہ کے مقامات ہیان کھے ہیں، نیز خود ساخنہ فقہاء کے مواخذوں کا تذکرہ کیاہے اور صوفیہ کی طرف سے جواب اور ان کا عذر بھی پیش کیا ہے۔ حضرت شیخ امام عبداللہ یا فتی نے اپن کتاب "نشر المحاسن" ميں اور ديگر حضرات نے ان امور كاتذكرہ كيا، اور راقم الحروف ( يتح محقق) نے اس کا پچھ حصہ اپنے رسالے "مرج البحرین "میں ذکر کیا ہے -اس سلسلے میں بہت ہی منصفانہ اور موزوں ترین موقف دہ ہے جو عارف باللہ سيدي في المجمع بين الي تفنيف" قو اعد الطريقة في الجمع بين الشريعة



قاعدہ(ا) : صوفیہ کرام کے رد میں جو کہانگ لکھی گٹی ہیں وہ غلطی میں واقع ہونے کی ہ جگہوں سے **ڈرانے میں مفیر ہیں،** کیکن ان سے کسی بھی شخص کے فائدہ حاصل کرنے کے لیے تین شرطیں ضروری ہیں : ا- قائل کو مجتمد مانتے ہوئے ذہن میں بیدبات رکھنا کہ اس کی نبیت نیک ہے ،یااس کاارادہ میہ ہے کہ برانی کاراستہ بھی ہند کر دیاجائے ،اگرچہ اس کے الفاظ سخت ہوں ، جیسے علامہ این جوزی ، انہوں نے نفی اور مخالفت میں مبالع سے کام لیاہے۔ ۲-جس کے بارے میں غلطبات نقل کی گئی ہے اس کا عذر تسلیم کیا جائے، چاہے

Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/ تاویل کی جائے، یاغلبئہ حال قرار دیا جائے، یا غلطی مانی جائے یا پچھ اور بات ہو، کیونکہ وہ معصوم نہیں ہے، اور معصوم نہ ہونے کی بتا پر دلی سے ایک یا ایک سے زیاده لغزشیں ،ای طرح ایک یازیاده غلط با تیں سر زد ہو سکتی ہیں ، نیز تقدیر عالب ہے، حضرت جنید بغدادی سے پوچھا گیا کہ کیاعارف بھی زنا کر سکتاہے ؟ فرمایا : وَكَانَ أَمرُ الله قَدَرًا مَّقدُورًا (٣٣ / ٣٨) "الله تعالى كاامر فيصله شده تقدير ب-" ۳-این نظر اینے آپ تک محدود رکھے ، اپنی سوچ کے ساتھ دوسرے پر فیصلہ صادرنہ کرے اور نہ ہی اس شخص کے سامنے بیان کرے جوراہ سلوک طے کرنے کاارادہ نہ رکھتا ہو، کہیں ایسانہ ہو کہ اس کادہ عقیدہ بگاڑ دے جو ممکن ہے اس کی نجات اور کا میالی کا ذرایعہ من جائے، اور اگر حاجت پیش آہی جائے تو قول پر اعتراض کرے ، نہ تو قائل کی تعیین کرے اور نہ ہی اس کی عظمت اور جلالت **قدر** کے درپے ہو،بلحہ اس کے مرتبے کو طحوظ دیکھے، کیونکہ اتم کی لغز شوں کی پر دہ داری داجب ہے ، اور دین کی حفاظت تو اور بھی زیادہ ضرور ی ہے ، جو حض اللہ تعالیٰ کے دین پر قائم ہے اسے اجر دیا جائیگا، اس کی آمد اد کرنے دالے کو کا میابی دی جائے گی، حق میں انصاف لازم ہے، اس دیانت میں کوئی بھلائی نہیں ہے جس

میں خواہش نفس بھی شامل ہو - ان باتوں کو خوب اچھی طرح ذہن نشین کر لو---- (شيخ كاكلام ختم بوا) **تر**ں: "صوفیہ کرام کے طریقے کے انکار اور ر ڈیل منگرین مثلاً این جو زی اور ان کے ہمواوں نے کئی کتابل لکمی ہیں ، حضرت بیخ (زروق) نے اس قاعد م میں 



اس قائل کا مقصد برائی کاراستہ ہد کرنا ہے۔'' یہی مطلب تیسرے قاعدے کی اس عبارت كابو سكتاب إن أنكارَ المُنكِرِ إمَّا أن يُّستَنِدَ لیعن جاراعقیدہ یہ ہے کہ منکر نے ہرائی کاراستہ بند کرنے کے لئے ایس بات کہی ہے، تاکمہ کوئی شخص اس بر ائی میں داقع نہ ہو جائے ، در نہ دہ حقیقة منگر نہیں ہے۔ واللہ: اگر رودانکار برائی کاراستہ روکنے کے لئے ہے تو این جو زی وغیرہ بھن

منکرین کی شدت اور تلخ نوائی کا کیا مطلب ہے ؟ جواب : تلخ نوائی مبالغ کے لئے ہے ، کیکن مخفی نہ رہے کہ مبالغ کی بھی ایک حد ہوتی ہے۔این جوزی کے روپے کا تو کوئی جواز نہیں ہے۔انہوں نے طریقت کے اتمہ اور امت مسلمہ کے ارباب فضیلت کی طرف جہالت ، جنون ادر گر اہی کی نسبت کی ہے - ان پر شدید ترین طعن و تشنیع کیا ہے اور اس معاملہ میں وہ انصاف اور اعتدال کے راہتے سے ہٹ گئے ہیں - اور ظاہر بیہ ہے کہ وہ صوفیہ کرام کے مخالف اور حقیقی منکر ہیں - جیسے کہ ان کے کلام سے خاہر ہے - اگر چہ انہوں نے تکلف سے کام لیتے ہوئے معذرت کی ہے اور اس بات کی آڑ لی ہے کہ ان کا مقصد شریعت کوبد عات سے پاک کرنا، شریعت پر غیرت اور علم کی امانت کا اد اکر ناہے۔ ۲-فائدہ حاصل کرنے کی چھر کی شرط ہیہ ہے کہ جس کےبارے میں گفتگو کی گئی ہے اور جس پر اعتراض کیا گیا ہے اس کی طرف سے عذر ظاہر کیا جائے، مثلاً اس کے قول کی ایسی تاویل کی جائے اور اس کا ایسا مطلب بیان کیا جائے کہ اعتراض ہی باقی نہ رہے ، یا بیہ کہا جائے کہ اس سے بیہ قول یا فعل غلبئہ حال یا حالت سمحر میں سر ز د ہوا ہے اور مغلوب کانہ تو کنٹر ول ہو تا ہے اور نہ ہی اختیار ، دہ تو مجنون کے

تحکم میں ہو گا،اس کا تفصیلی نذ کرہ آئندہ آئے گا،یابیہ کہ اس سے غلطی اور خطاہو تی ہے اور بیہ ناممکن نہیں ہے کیونکہ وہ معصوم نہیں ہے ، یا اسے اس مسئلے کا علم ہی نہیں ہے ، دلی ہونے کے لئے تمام مسائل کا علم ضرور ی نہیں ہے ، دلی چونکہ معصوم نہیں ہو تااور اللہ تعالیٰ کی نقد بر عالب ہے اس لئے اس سے علمی اور عملی لغزش ادر غلطی صادر ہوجاتی ہے، سید الطالفہ حضرت جنید بغدادی سے کمی نے پوچھا کہ کیا عارف ذتا کرتا ہے؟

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

1+4 انہوں نے دیریتک سر جھکائے رکھا، پھر سر اٹھایا اور فرمایا : وكَانَ أَمْرُ الله ِ قَدَرًا مُقْدُو رَا (٣٨/٣٣) "اور الله كاامر مقرر تقذير ب ۳-ان کو تاہیوں میں اس کے پیش نظر اپنی ذات ہو، اپنے نفس پر ان کو تاہیوں کی تہمت لگائے اور اس کا علاج توبہ ، استغفار اور معذرت سے کرے ، کسی دوسرے پر کوتاہی کاالز ام نہ لگائے اور نہ ہی دوسرے کاانکار کرے ،اللہ تعالٰی جسے چاہے بخش دے ،ادر نیکیاں برائیوں کو دعو ڈالتی ہیں ،ادر ہر شخص کے لئے دہی کچھ ہے جس کی وہ نیت کرے ،یاد رکھنا چاہیے کہ جو شخص قرب المی کار استہ طے کرنے کاارادہ نہیں رکھتا،اور اس راستے کی اہمیت سے آگاہ نہیں ہے اور دہ عزیمت اور احتیاط کے راستے پر گامزن نہیں ہے ،بلحہ وہ سید حاسادا مسلمان ہے اس کے ول میں اولیاء کرام کی عقیدت ہے ،ان کے بارے میں حسن ظن رکھتا ہے اور اس خوش عقید کمی کی ما پر اللہ تعالیٰ کی رحمت کا امید دار ہے ، اس کے سامنے اولیاء کرام پر تنقید نہیں کرنی چاہیے، ایسے مسکین کے ساجنے جب علمی باریکیاں ہیان کی جائیں گی، جنہیں وہ شبھنے کی صلاحیت ہی نہیں رکھتا، وہ جب اکابر اولیاء کے

عیوب اور نقائص سنے کا تواس کی عقیدت بھر جائے گی اور اس کے عقیدے میں خلل واقع ہو جائے گاجو ممکن ہے اس کی نجات اور کامیابی کا ذریعہ بن جاتا-ہاں عالم اور حقيقت حال كاجان والااليي باتيس سن كرقائم ره سكتاب ، بيروه شرائط بي جو حضرت شخ (زرّوق) نے میان کی ہیں۔ ہیں کہتا ہوں کہ چو تھاادب بیہ ہے کہ ایس کفتگو کو اپنی فضیلت کے اظہار کا ذریعہ نہ ہتائے، اور اپنے علم کا اظہار کرنے کے لئے عام لوگوں کی مجلسوں میں اس کا تذکرہ نہ

ick For Mo

https://ataunnabi.blogspot.com/

کرے جیسے کہ صوفیہ کرام کے علوم و معارف اور حقائق سے رسمی واقفیت رکھنے والول كابير طريقہ ہے-حضرت شيخ (زرّوق)نے فرمایا : اگران میں سے کسی چیز کے ذکر کی حاجت ہو، سچیح غرض کے لئے یاذ کر کرنے کا کوئی سبب پایا جائے اور ذکر کئے بغیر چارہ نہ ہو تو قائل کا نام لئے بغیر قول پر اعتراض کرے، قائل کی عظمت ادر جلالت مریتبہ کااظہار کرے،ایسااند از اختیار نہ کرے جواس کی توہین اور تحقیر کاباعث ہو، کیونکہ اتمہ اور اکابر کی لغز شوں کی پردہ داری داجب ہے، ان کی پر دہ درینہ کرے، اور دین کی حفاظت توبہت ہی ضروری ہے، شریعت مبار کہ کے مخالف (عقیدہ وعمل) کے رد کا اہتمام کرنے سے خفلت نہیں برتن چاہیے ،اس شخص کواجرو تواب دیاجائے گاجواللہ تعالٰی کے دین پر قائمادر اسے ضائع ہونے سے بچانے دالا ہے ،اور مخالف کے مقابلے میں دین کی امداد کرنے والااوراس کے لیے انتقام لینے والااللہ تغالیٰ کی نصرت و حمایت کا مستحق ہے ،ار شاد ربانى ب: إنْ تَنْصُرُ وا الله َ يَنْصُر كُم ( ٢ م ٧ ) ''اگرتم اللہ ( کے دین ) کی امداد کرو کے تواللہ تہماری امداد کرے گا'' لہذا مخالف کی پردا نہیں کی جائے گی-انصاف کی رعایت اور راہِ حق سے تجاوز نہ کر تا ضروری ہے ،لہذا تعصب ادر ہٹ د ھرمی سے کام نہیں لینا چاہیے -اس دیانت میں کوئی بھلائی نہیں ہے جس میں خواہش نفس شامل ہو۔ لہذاایس گفتگو نہیں کرنی چاہیے جو نفسانیت پر مبنی ہو۔ان مقامات میں معتقدین ادر منکرین دونوں کی رعایت ہے ، انصاف کا معنیٰ ہے کمی چیز کوآد ھاآد ھاکر دیں، جیسے کہاجاتا ہے اس چیز کا نصف تیرے لے اور نصف میرے لئے، اس گفتگو میں خوب اچھی طرح غور شیجئے !

# https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

في خرمايا: 🗤 قاعدہ (۲) لوگوں کے دینوں کی حفاظت ، عزیقوں کی حفاظت پر کسی حدیک مقدم ہے ، ای لئے توثیق یا تنقید جائز ہے - حدیث شریف کی حفاظت یا گوا،ی یا فیصلے کے لیح یا ایسے عقد کے لیئے جو دائمی ہوتا ہے مثلاً نکاح ،یا مظلومیت کا اظہار کرنے کے لئے-یاس لئے تنقید کی جاتی ہے کہ کسی شخصیت کے مرتبے سے دھو کا کھا کر لوگ اس کی اقترانہ کرنے لگیں -این جوزی نے جن صوفیہ کا نام لے کررد کیا ہے ہو سکتا ہے ان کا مقصد نمی ہو - لیکن طعن و تشنیع میں حد سے تجادز کرنا اس سے مختلف صورت خال خاہر کرتا ہے۔ ای لئے محققین نے ان کی کتاب کو قابل التفات قرار نہیں دیا، درنہ دہ بہت فائدہ مند کتاب ہے جس میں انہوں نے گراہی کی قشمیں ہیان کی ہیں تا کہ ان سے بچاجائے،اور انتباع سنت کی پُر ذور تا کید کی ہے۔ حفرت شیخ نے اس قاعدہ میں این جوزی اور ان جیسے لوگوں کی طرف سے معذرت چیش کرنے کا طریقہ اختیار کیا ہے ، لیکن مخفی نہ رہے کہ اس شخص نے

ظلم کیاہےاور ارباب کمال(صوفیہ ) پر جہالت ، جنون ، گمر ابی اور گمر اہ گر کا تشد داور مبالع کے ساتھ حکم لگا کر طعن و تشنیع کرنے میں میانہ ردی کی حد سے تجاوز کیا ہے۔ انہیں چاہیے تھاکہ تمراہی اور غلطی کی جگہ کی نشاند ہی کر کے لوگوں کواس سے اجتناب کی تلقین کرتے ،اور جو حق ان پر خلاہر ہوا تھااس کی طرف لوگوں کو حکیمانہ اور پا صحانہ انداز میں دعوت دیتے۔انہیں کر دارکشی اور تو بین کی حد تک نہیں پنچنا چاہیے تھا۔ پیر انداز حق کے طلب گار مومنوں اور اہل کمال کے عقید تمندوں کے لئے نقصان دہ ہے کیونکہ دہ لوگ جب سیس سمے کہ وہ حضرات جوامت مسلمہ میں ولایت اور کرامت میں مشہور میں ممراہ ، جا**ل ا**ور پا**گل** تھے تو دہ عقیدت کے راستے سے جی برگشتہ ہو

جائیں گے، دوسر دل کا تو کمناہی کیاہے؟ پھر عوام الناس کس کادامن پکڑیں گے اور دل میں کس کی عقیدت رکھیں گے؟اللہ تعالیٰ سے دعاہے کہ ہمیں امن اور عافیت عطافر مائے۔

اس فقیر نے جب این جوزی کی اس کتاب لیسی "تلمیس اہلیس" کا مطالعہ کیا توسخت دیمار ہو کمیا اور طویل مدت تک جرت اور شک کی وادی میں سر کر دال رہا، یمال تک کہ اللہ تعالی نے مجھ پر حقیقت حال منکشف فرمادی اور مجھے خلل اور خرابی کے کڑھے سے نکال دیا، بلعہ مجھے ان کی پچھ گفتگو سے فائدہ تھی عطافر مادیا، اللہ تعالیٰ جسے چاہتا ہے ہدایت عطافر ماتا ہے، اور کم اہی سے محفوظ فرما تا ہے -

قاعدہ (۳) منگر کا انکاریا تو اس کے اجتماد پر منی ہو گایار ان کار استہ رو کنے کے لئے ، یا تحقیق نہ ہونے کی متاپر ہو گا ، یا سمجھ کی کی ، یا علم کی کو تا بی یا علمی مواد کی قلت کی متا پر ہو گا ، یا اس علت سے بے خبر کی کی وجہ سے ہو گا جس پر تھم کا دارو مدار ہے ، یا فساد کے پائے جانے کے سبب اس پر مقام علم ہی داضح نہ ہو گا ، ان سب صور تول کی علا مت یہ ہے کہ حق متعین اور داضح ہونے پر اس کی طرف رجوع کیا جائے گا ، سوائے آخر ک

صورت کے کہ دہ خاہر کو بھی قبول نہیں کرے گا،اس کاد عوای مضبوط نہیں ہو گا،اس کے معالمے میں میانہ روی نہیں ہو گی ،اور جو محض پر ائی کاراستہ بند کرنے کے لیئے الکار کرتاہے وہ اگر حق کی طرف رجوئ کرلے توجب تک دجہ فساد باتی رہے گی جس کی ماہراس نے انکار کیا تھااس کا انکار سے بازر ہتا صحیح نہیں ہوگا، او حیان کا "النہو و البحر "اور این جوزی کا" تکمیس ابلیس "میں ر دّاور در سانا ای قبلے سے بے بھیے کہ ان دونوں نے قتم کما کرید دعوای کیاہے ، ان کے کلام سے پتا چکا ہے کہ ان کا الکار ان

کے اجتماد پر **بنی ہے، این جو**زی کی خصوصیت ہے کہ انہوں نے صوفیہ کارد کرنے کے باوجود اپنی کتاب کوان کے کلام سے مزین کیاہے ، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان كامقصد برائي اوربد عت كاراسته بمدكر تاب میں کہتا ہوں : شیخ (زرّدق) نے منگرین کے احوال ادر ان کے انکار کی بنیاد ہان کی ہے، مجھی تو منکر کاانکار اس کے اجتہاد اور علم کی اس انکار تک رسائی کی بہا پر ہوتا ہے، یاد عت کاراستہ بمد کرنے کے لئے، یااس لئے کہ اسے مسئلے کی تحقیق ہی نہیں ہو سکی، اور دہ ان علماء میں سے نہیں ہے جو مر تبۂ تحقیق تک پہنچے ہیں -لہذا اس نے ظاہر حال ادر جہاں تک اس کاعلم ادر ناقص فہم پہنچاہے تھم کر دیاہے -یااس کاعلم ہی محد دد ہے ، یاس کی نظر میں علمی مواد کی قلت ہے لیعنی علمی مسائل کی تفصیلات اور علماء کے اقوال اس کے سائٹ ذیادہ نہیں ہیں ، یا اسے مدارِ حکم لیتن اس علت کا علم نہیں ہے جس کے ساتھ حکم واہستہ کہے۔پاس پر مقام علم مہم اور غیر داضح ہے اس کئے اس پر مخفی رہ گیا۔یا اسے علم توہے ، خُق کی پہچان بھی ہے ،لیکن عناد اور تکبر کی بعا پر انکار کرتا ہے ، ان تمام صور توں میں منکر معذور کے ، حق واضح ہونے پر اس کی

طرف رجوع کر لے گا، لیکن وہ معاند جو حق کی پیچان کے باوجود انکار کرتا ہے وہ حق کے دامنے ہوجانے کے بادجود نہ تواہے پہچانے گااور نہ ہی قبول کرے گا،اس کاد عوای مضبوط نہیں ہوگا، مطلب داضح نہیں ہو گاادر اس کے عمل میں انصاف اور اعتدال بھی نہیں ہو گا-اور جو شخص بد عت کاراستہ ہد کرنے کے لئے انکار کرتا ہے اس کے حق کی طرف رجوع کرنے کی علامت میہ ہے کہ جب تک وجہ فساد باقی رہے گی جس کی ما پراس نے انکار کیا ہے اس کا انکار باقی رہے گا - ابد حیان کی تصنیف '' النہر و البحر "ادر این جوزی کی" تلہیں اہلیں " ہے ان میں سے ہر ایک نے اپنی کتاب میں غلطی کے مقامات سے پچنے کی تلقین کی ہے ، اور حلفیہ دعوامی کیا ہے کہ ہمار انکار اور



111

اجتناب کی تلقین اجتماد پر مبنی ہے -این جوزی نے صوفیئہ کرام پر ردادر ان کا انکار کرنے کے باوجود پندونصائح کے سلسلے میں ان کے کلام سے اپنی کتاب کو مزین کیا ہے ، بیه هخص داعظ بھی تھاادر قاضی بھی ، عالمانہ اور نفیجت آموز گفتگو کرتا تھاادر خود پسندی میں مبتلا تھا- معلوم ہوا کہ ان دونوں کا مقصد خلاف سنت کا موں کار استہ بند کر نا تحا، محض انكار مقصد نه تحا، اتن جوزى اين كتاب مي لكصة بي : ''اللہ تعالیٰ جانتا ہے کہ غلط کار کی غلطی بیان کرنے سے ہمار معصد صرف بیرے کہ نثر بعت کوہد عات سے محفوظ کریں ،اور اذراہ غیرت کسی غیر شرعی کام کو شریعت میں داخل کرنے سے روکیں ، ہمیں اس کی پردا نہیں ہے کہ دہ کام کرنے والا کون ہے اور کہنے والا کون ؟ خود صوفیہ کرام حق ہیان کرنے اور غلطی کرنے والے کے عیب کو خلاہر کرنے کے لئے اپنے دوستوں کی غلطی کی نشاند ہی کرتے تھے، کوئی جامل آگرید کہتاہے کہ تم فلال زاہدادر بابر کہت شخصیت پر کیے رد کرتے ہو ؟ تو اس کی اس بات کا کوئی اعتبار نہیں ہے ، کیونکہ اطاعت احکام

شرعیہ کی کی جاتی ہےنہ کہ اشخاص کی ''۔ ظاہر بیہ ہے کہ بیہ بھی اس مخص کی تلہیں ؓ ہے اور وہ انکار پر قائم ودائم ہے ، صوفیئہ کرام کے کلام کواپی کتاب میں نقل کرنے کا مقصد بیر ہے کہ اپنی کتاب کو مکمل ادر مزین کیا جائے، جیسے کہا جاتا ہے کہ لکمۂ حکمت مومن کی کم شدہ متاع ہے جہال سے بھی ملے، بیران کا معتقد نہیں ہے، در نہ اس شدومد اور مبالغ کے ساتھ انکار نہ کرتا-

# https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

.

.

,



**چیزوں کواللہ تعالیٰ کے سپر د** کردیاجائے۔ ورنہ مطالعہ کرنے والااس بات کے اہل پر اعتراض کر کے ادر کسی چیز کو غلط انداز میں **قبول کر کے ہ**لاک ہوجائے گا-اس قاعدے کو خوب احجمی طرح ذہن نشین کر کیجئے ! شر : بيا چهامعتدل ادر متوسط راستد ، جي كه كهاً ليا ب خُذْ مَا صَفًا ، دَعْ مَا كَدَرَ **''صاف ستحر کیات لے لوادر جو ستحری نہیں** اسے چھوڑ دو'' تش**لیم کا مطلب س**ے سے کہ توقف کیا جائے اور اس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر د کر دیا

Lick For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

116

جائے ، اور یوں کہا جائے کہ بیربات ایسے صاحب حال نے کہی ہے جس کے حال کی حقیقت ہمیں معلوم خمیں ہے،لبذاخامو څی اختیار کی جائے ،نہ تورد کرنے میں جلدی کی جائے اور نہ جی اس کی اقتد الورپیروی کی جائے ، جیسے کہ کہا گیا ہے : أمسلهم تنسله أسرجعكاد ومنفوظ بتوسك الناشاء التدالعزية بعض قواعد كالمطلب بيان كرتے ہوئے اس بات كامتي مدد المليح ہوجائے گا-شیخ (زروق) نے جن مثال<sup>ک</sup> کاؤکر کیاہے ان کی تصانیف میں کچھ ممنوع، سچھ مہم اور پنجھ وہم میں ڈالنے والی اور پنجھ ظاہری علم سے باہر کی باتیں آئیں گی *الیکن* این جو زمی کی "تلمیس ابلیس "نو مشائخ صوفیہ کے انکار، تحقیر، بھذیب اور تصلیل کے گڑ ہے میں ذال دے گی-ے حاتمی سے مراد شیخ این عربی میں ان کی کتابوں میں وہ پھر ہے جو ان میں ب، اس سے نقسان کا خوف ہے ، احياء العلوم " کے مبلکات والے چو تحالی حصے اور یشینی او طالب علی کی '' قوت القلوب ''اور سبر در دی کی کتاب **میں بھی کچھ نقصان دہ** چیزیں ہیں، بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ اس آخری گھاہ سے مراد "عوارف المعارف" ہے ، کیکن شیخ (زردق ) اکثر طور پر سہر دردی کا ذکر کرتے ہیں تو ان کی مراد شیخ

الالنجيب سهر در دي ہوتے ہيں ، اُن کي کتاب ہے مراد " آداب المريدين" ہے ، شيخ ابن الفارض جنهول نے علم توحید میں کنی قصیدے لکھے ہیں مثلاً قصیدہ تائید دغیرہ ان پر بھی فقہاء نے اعتراضات کئے ہیں جس طرح ابن عربی پر کئے ہیں، النَّفْخ والتسوية ، غزالي كاليك رساله ہے جس ميں انہوں نے اللہ تعالیٰ کے ارشاد : فَا ذَا سَوَّ يْنُهُ وَ نَفَحْتُ فِيْهِ مِنْ رُوحِي (القرآن ١٥/٢٩) پس جب میں اسے در ست کر ددن اور اس میں اپنی طرف کی معزز روح **چونک** دوں) ى تغير بيان كى ب، انى كاايك رساله المصنون من غير أهله (دوكاب

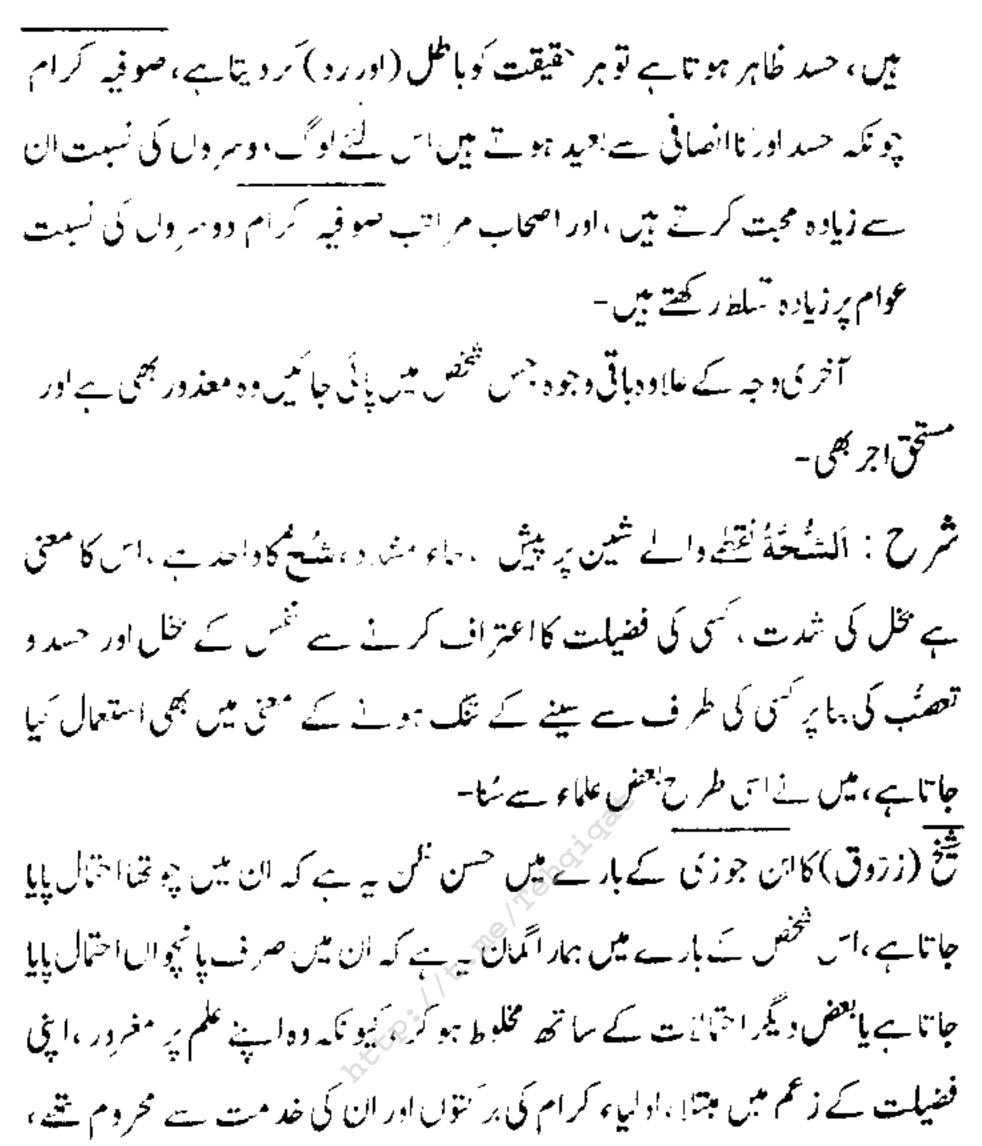
جے تاال سے محفوظ رکھنا چاہیے )بلحہ ان کا یک دو سر ارسالہ ہے جس کا نام ہے -ألْمَصْنُوْ فَ بِهِ عَلَى أَ**عْلِهِ (د**و كَتَابِ شِي اللَّ سَيَّتِمَ حَيَّا كَرَرَ حَاجًا بَ) أَن كَ ففاست اور عجيب وغريب مضامين كى طرف الطور مباعد التارد كرت ك ك يدام ركعا، بیدرساله انهوایا نے اپنے کھاتی احمد غزایل کو جمیحا وراس کے نظیر میں کہنا کہ ا "میں نے اس کے ذریعے اپنے بھائی اور مزیر، اند غربالی ، اللہ تعالیٰ اسے ا**چی حف**اظت میں رکھے ، کُن مزینہ افزانی کی ہے اور دار **غر**ور (دیا) کُ طرف ما**ک ہونے سے روکا ہے ''**لے ا کچر ﷺ (زردق) نے اسل مطلب کی <sup>عمر</sup> ف لو ﷺ ہونے فرمایا کہ جن نص**یحت کرنے دالے علماء نے ا**ن کہ جاتا ہے بچنے کی تعقین کی ہے ان کا مقس*ر بیر ہے ک*ہ **ان مهم اور** وہم میں ڈالنے واپنے متامات سے اجتناب <sup>کر</sup>یا جا ہے۔ جو خلطی میں ڈالنے کا **در اچه جو سکتے ہیں، س**ید مقصد تلکی کہ ان کتابوں کو بائکل ہی ترک کر دیا جا۔ کہ اور علم و ش**منی کا مظاہر د** کیا جائے ، کیو نایہ ان میں نغیس علوم ہو ی مقد ار میں یانے جانے میں ، ا شیخ نے بید بھی فرمایا کہ بید طرایقہ سچی طبیعت اور اسلیم فطرت کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتا، فطرت سلیمہ کی بد دل**ت ہی** عبارات اور اشارات سے مطالب سمجھے جائیے ہیں ،

د دسری شرط بیہ ہے کہ جس بات کی دلیل دامنے ہوا ہے لے لیا جائے اور اس کے ماسوا کو اللہ تعالیٰ کے سپر د کر دیا جائے ،اگر اس شرط کی رعامیت نہ کی تو ان کتب کا مطالعہ کر **نے دا**لا ہلاک ہو جائے گایا تو اہل کا انکار کرنے اور اس پر اعتر اض کرنے کی دجہ سے یا کسی چیز کو غلط طریقے پر کیلنے اور اس پر عقید در کھنے کی وجہ سے۔ سر ا-اس عبارت سے معلوم ہوتا ہے کہ امام غزالی کا مقام دمر تبہ ان کے بھائی احمد غزالی سے بلند دبالا ہے ، جب کہ کی لوکوں کے ذہن میں معاملہ ہر تکس ہے دائلہ تعالیٰ اعلم ۲ احاشیہ

## 114

" فتوحاتِ مکیہ " کاایک نسخہ فرد خت کے لئے لایا گیا، جھے اس کے خرید نے **کا شوق ہ**وا تو شخ نے فرمایا : اگر آپ چاہیں تو لے لیں کیو نکہ اس میں نفیس اور عجیب علوم ہیں ، کمکن شرط میہ ہے کہ توقف ادر احتباط سے اس کا مطاعہ کریں ، اس کی وہم میں ڈالنے والی اور مہم ماتوں سے پر ہیز کریں اور روش اور واضح باتیں لے لیں-صوفیہ پر انکار کے اسباب **قاعدہ (۵)**صوفیہ کرام پرانکار کے پانچ اسباب ہیں : ا-ان کے طریقے کے کمال کو پیش نظر رکھنا، جب دہ کی رخصت کی ہما پر خلاف ادب کام کریں یادہ کسی کام میں تسابل سے کام لیں اور ان سے کوئی نقص سر زد ہو جائے تو ان پر جلد انکار کیا جاتا ہے ، کیونکہ نظیف اور صاف ستھرے **آدمی کا** معمولی ساعیب بھی نمایاں نظر آتاہے - اور کوئی انسان بھی تقص سے خالی نہیں ہو تاجب تک کہ اسے اللہ تعالیٰ کی طرف معصومیت اور حفاظت حاصل نہ ہو۔ ۳- علمی بات کا دیتی ہونا ، ای لئے ان کے علوم اور احوال پر طعن کیا گیا ہے ، کیونکہ نفس انسانی کو جس چیز کاعلم نہیں ہو تااس کاجلد انکار کر تاہے۔

۳۔ جھوٹے دعوے کرنے دالوں اور دین کے بدلے دنیادی عزت کے طلبگاروں کی کژت ، اب اگر مسوفیہ کوئی دعوائی کریں اور اس پر دلیل بھی موجود ہو، **چر بھی** اشتباہ کی بتایر ان کے حال کا نکار کر دیا جائے گا۔ ۴- عوام الناس کی گمر اہی کا خوف ، اس طرح کہ دہ ظاہر شریعت کو چھوڑ کرباطل کی پیروی کرنے لگیں گے - جیسے کہ بہت سے جاہلوں کے ساتھ ایساداقعہ پیں آیا ۵- نفس کا انصاف کرنے میں شدید مخل سے کام لیمآادر اس کے مخلف مراتب



جیسے کہ ان کے انداز کا، م ت ظاہر ہے ، نیز وہ سید ناد موالانا قطب رہانی ، غوث صد انی ، شیخ محمی الدین عبرالقادر جیلانی قدس سرہ کے زمانے میں بتھے، ان سے اجتناب اور انکار کے راستے پر گامزن اور ان کی صحبت کی برکات اور ان کے بارے میں حسن عقید**ت سے محروم متھے۔**ل ا<sup>ے حضرت</sup> شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث وہلوی رحمہ اللہ تعالیٰ فرمانے ہیں کہ میں بے حرم مکہ شریف میں الله تعالی اس کی عزت د شرافت میں مزید اضافہ فرمائے ایک رسالہ دیکھا جس میں این جو زی اور شیخ تحی الدين عبد القادر جيلاني يران ك انكاركاذكر تنا، مولف رساله كت بي كه بعض علاءادر مشائخ انهيس بجز كر

llΛ

عارف بالله، شیخواجه محمد پارسا قد س مر افسول ست میں فرماتے میں : نقطب الدولیاء، تاج المفاخر شیخ عبد القادر جیلانی کے انکار کی د جہ سے پانچ سال تک ان جوزی جیل میں قید رہے ، ان جوزی کا حضرت شیخ اور دیگر ارباب معرفت پر انکار کر ناخذ لان (ب توفیقی) اور غرور کے ذمرے میں آتاہ ، ان کا ان اکار پر انکار کر ناباعث تعجب ہے م اگروہ علماء باطن مشائخ پر طعن دانکار سے محفوظ رہ تو فضائل و محان م اگروہ علماء باطن مشائخ پر طعن دانکار سے محفوظ رہ تو فضائل و محان کے لباس ذیب تن کرتے۔ ہوزی ایک جگہ کی طرف نسبت ہے جے "فرضت الجوزة" کہا جاتا ہوزی ایک جگہ کی طرف نسبت ہے جے "فرضت الجوزة" کہا جاتا ہو تا در کہ کہ کہ میں فوت ہو نے - "کہ (کلام خواجہ محمد پار سا) ہو تے اور کہ کہ کھ میں فوت ہو ہے - "کہ (کلام خواجہ محمد پار سا) ہو نے اور کہ کہ کھ میں فوت ہو ہے - "کہ (کلام خواجہ محمد پار سا)

یشخ عبدالقادر جبلانی کی خد من میں لے گئے ،اور در خواست کی کہ اسیس معانی دے دیں اور ان سے در گزر فرما کیں، شیخ عبدالقادر رمنی اللہ تعالیٰ عند نے اسیس معاف کر دیناور ان کے جرم سے در گزر فرمایا، میں نے سیدی شیخ عبدالوہا ہے کی خد مت میں جا کر اس کتاب کا دافتھ میان کیا اور حضر ت شیخ کے این جو ذی کو معاف فرمانے کا ذکر دکیا نوشیخ عبدالوہا ب نے فرمایا : الحمد دللہ علی ذلک ، ان جو ذی یو ے عالم اور محدث تھے ، اللہ تعالیٰ کا شکر ہے کہ ہلاکت کی اس جگہ سے نجات یا گئے ، پھر فرمایا : سنو ! شیخ عبدالقادر بر رگ ہیں ، ان کی مثان عظیم ہے اور ان کا انکار زہر قاتل ہے ، اللہ تعالیٰ اس سے محفوظ درکھے ، یہ بھی فرمایی : اللہ تعالیٰ کے انہیں دہ عزت اور فنیلت عطافرمانی ہے کہ مشائخ میں سے کمی کو عطا نہیں فرماتی ، دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے عافیت عطافرما نے اور ان کا انکار زہر قاتل ہے ، اللہ تعالیٰ اس سے محفوظ درکھے ، یہ بھی فرماتی : اللہ تعالیٰ کے مثان عظیم ہے اور ان کا انکار زہر قاتل ہے ، اللہ تعالیٰ اس سے محفوظ درکھے ، یہ بھی فرماتی دعالیٰ کے مثان عظیم ہے اور ان کا انکار زہر قاتل ہے ، اللہ تعالیٰ اس سے محفوظ درکھے ، یہ بھی فرماتی ، دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ مثان عظیم ہے اور ان کا انکار زہر قاتل ہے ، اللہ تعالیٰ اس سے محفوظ درکھے ، یہ بھی قرابی : اللہ تعالیٰ کے مثان عظیم ہے اور ان کا انکار زہر قاتی ہے کہ مشائخ میں سے کمی کو عطا نہیں فرماتی، دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ مانی جو ذی کی وقات جمعہ کی دامت بارد در مغان الم بادک کا 4 ھ میں ہوتی ، "انتحاف الماد" ۲ احام شیں ۲ سالیٰ جو ذی کی وقات جمعہ کی دامت بارد در مغان الم بادک کا 4 ھ میں ہوتی ، "انتحاف الماد" ۲ احام شیہ

اشتباد کی جگہ میں توقف کریں قاعد د(۲)اشتاد کی جگہ میں توقف (خامونٹی) سطوب ہے،اور جس خیریا شر کی وہے واضح ہوا کے بارے میں تو قت مذموم (ممنوع) بنہ ،راہ حق کی بنیادیہ ب کہ حسن ظ**ن کا سبب پایاجائے توالے ترین** دی جائے ، اگر چہ معارض بھی خاریہ میں یہاں تک کہ این فورک نے فرمایا کہ ایک ہزار کا فر کواسل م کے ثبہہ میں اسل م میں واخل کرنا غلط نمیں ہے،البتہ ایک مومن کو شنئہ کی، ما پر اسلام سے خارج کرنا نیر در نابلہ ہے،اہام م**الک** سے اہل اہوا (بدیذہبول) کے بارے میں یو چھ کمیا کہ کیاوہ کا فرید بن ' فرمایا : وہ کفر بی سے تو بھاگے ہیں، نبی اکر میں تلاقعے نے خوارت کے بارے میں تو قت کی طرف اشارہ فرمایا،ار شاد فرمایا : (بیہ لوگ اسلام سے اس طرح نکل جائیں گے جس طرح تیر نشانے سے گزر جاتا ہے تو) اس کے بارے میں شک کیا جاتا ہے کہ اس کی نوک پر خون لگاہے یا نہیں، بعض علماء نے فرمایا کہ اجہاں تک اجتماد پہنچ اس کا جزم کرے، پھر باطن کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر دکر دے، ای کی پنے صوفیہ کی ایک جماعت مثلا ابن الفارض اورحاتمي ونحير بهائ بارے ميں اختلاف کيا گيا تھے۔

این عربی کے بارے میں اختلاف ہارے ش<sup>ی</sup>زار عبداللہ القوری سے پو تہما کیااور میں س رہا تھا، کہ آپ (ش<sup>ی</sup>ز اکبر) انن عربی حاتمی کے بارے میں کیا کہتے میں ؟ فرمایا : وہ ہر فن کو اہل فن سے زیادہ جامنے دالے میں، کہا گیا کہ اس بارے میں ہمارا سوال نہیں ہے ، فرمایا : ان کے بارے میں اختلاف ہے، بعض نے انہیں کا فر کہااور بیض نے قطب قرار دیا، یو چھا گیا کہ آپ س قول کو ترجیح دیتے ہیں ؟ فرمایا : تشلیم (اللہ تعالیٰ کے سپر د کرنے) کو - میں کہتا ہوں کہ کافر کہنے میں خطرہ ہے،ادران کی تعظیم میں ہو سکتا ہے کہ تعظیم کرنے دالے

کو نقصان کینچ جائے اور وہ یوں کہ سننے والااین عربی کی مہم اور وہم میں **ڈالنے وُالی** باتوں کی پیروئ کرنے لگ جائے ۔۔۔واللہ تعالیٰ اعلم-شرح : مسلك تشليم زياده سلامتي والاب اورييه قول زياده احتياط والاب ، اور اس كا حاصل سیہ ہے کہ نہ تور ڈاور انکار میں جلدی کی جائے اور نہ ہی ان کی پیروی اور اقتراکی جائے، سيدي شخ عبدالوباب متقى رحمه الله تعالے فرماتے ہتھے : جا ننا چاہیے کہ دین قویم وہ ہے جو رمول اللہ علیظہ کے صحابہ کرام رضی انٹد تعالیٰ عنم اور سلف صالحین رحم م اللہ تعالیٰ سے مروی

ہے اور کی مذہب اہل سنت وجماعت ہے ، اس لیے اس کا عقید در کھنا واجب ہے،ادرا ہے آپ کواس کایا بتد کر ناضرور می ہے، یہاں تک کہ وہ انسان پر چھاجائے ، اس سے بعد صوفیہ کرام کے اقوال کودیکھاجائے گا ، اگر مذہب اہل سنت کے مطابق ہوں تو مقبول ہیں ، اور اگر بظاہر کھی بات میں مخالف ہوں تو جہاں تک ہو کے آن میں تطبیق اور موافقت کی راہ تلاش کی جائے گی،ادر اگر ان اقوال کور دِکر دیا جائے اور مصلحت **کا** 

. . . · · ·.

۰. ۳. . ۰.

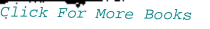
ا۔ امام رہانی مجد دالف ٹانی فرماتے ہیں کہ بیٹنج محی الدین متبولین میں نظر آتے ہیں ،ان کے اکثر علوم جواہل حن کی آراء کے خلاف میں خطااور تا در ست طاہر ہوتے ہیں، عالباً کشفی خطا کی ماپر انہیں معذور قرار دیا م یا ہے اور خطائے اجتمادی کی طرح انہیں ملامت سے بری کر دیا گیاہے ، می**نخ می الدین کے بارے میں** اس <sup>ن</sup>قیر کابیہ خاص اعتقاد ہے کہ انہیں متبولان بارگا ہ میں سے جانتا ہے (دیکھیے مکتوبات فار**ی دختر اد**ل حصہ چارم من ۱۳۸) شرف قادري

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

تقاضا بھی میں ہو تو جائز ہے کیونکہ منگر معذور ہے اور اس کا حال کمز درمی ادر کو تاہی سے پاک ہے ، وہ سلامتی کے راستے پر ہے ، بھن حضرات نے کہابلحہ وہ مستحق ثواب ہے ،اور اگر ردنہ کیا جائے اور ان اقوال کا قائل علم، عمل اور تقوٰی میں امام و مقترابے تو تو قف کیا جائے گا، کیونکہ ہو سکتاہے اس نے ایسی چیز کاارادہ کیا ہو جسے ہم سمجھ نہیں سکے ،ایسے قول کو ہم ترک کر دیں گے ،اس کے صحیح مطلب کو تشلیم کریں گے اور اس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر د کر دیں گے۔ شیخ(زرّدق)نے فرمایا کہ امام مالک سے اعمل اھواء کے بارے میں پو چھا گیا، اہل احوا سے مراد مذہب اہل سنت و جماعت کے مخالف مذاہب دالے مثلاً معتزلہ ؛ مُرجِبُہ ، خوارج دغیر ہم ہیں،انہیں اہل قبلہ کہاجاتاہے، مذہب مختاریہ ہے کہ بیہ کا فریزیں، جو س پچھ امام مالک نے فرمایادہ حضر شند علی مرتضی رسی اللہ تعالیٰ عنہ سے بھی منقول ہے جب ان سے خوارج کے بارے میں او چھا گیا -می نے فرمایا: پُتَماری فی الفو فی من خوارج کے بارے میں وارد ایک حد بیٹ کا حصہ ہے، حدیث شریف **میں ہے کہ خوارت دولوگ بی**ں کہ تم میں سے ایک

محقس اپنی نماز کوان کی نماز کے سامنے ،اسپنے روز دن کوان کے روزوں کے سامنے حقیر جانے گا،وہ قرآن پڑھیں کے لیکن قرآن ان کے حلق سے پنچے نہیں اترے گا، دین سے اس طرح نکل جائیں گے جس طرح تیر نشانے کے شکار سے نکل اتا ہے ، تیر کے پچل کو،اس کے جوڑ کو،اس کی لکڑی کو،ایسے کے پُر دل کو دیکھا جائے گا تواس میں خون کا پھھ حصہ بھی نہیں پایا جائے گا، حدیث شریف میں ہے بَمْدِ ظُوْ نَ<sup>ایع</sup>َنِ امام ِ<sup>ال</sup> كى اطاعت سے تيزى كے ماتھ نكليں كے كما يَمو قُ السَّهُمُ مِنَ الوَّ مِيَّةِ جیسے تیراس شکارے نکل جاتا ہے جسے ہم تاک کر تیر مارتے ہیں، مُرُوْ قُ السَّھْمِ -



111

سے مرادب تیر کا شکار کی دوسر ی جانب نگل جانا، اور اس میں ند تھر ما، مصل تیر اور نیزے کے کچل کو کہتے ہیں، الد صاف راء پر پیش ، بعض او قات اس کے پنچے سرہ بڑھا جاتا ہے ، جس جگہ تیر کا پھل لکڑی میں پوست کیا جاتا ہے اس جگہ لپینا جانے دالا پٹھا( تندی) مراد ہے، منصی تون پر زہر، نقطے دارلی کے لیے زیر (تیر کی لکڑی) اَلْقِدْ م قاف کے پنچ زیر (تیر کی لکڑی) اللہ 🗧 ف پر پیش، نقطے دالے پہلے ذال پر زبر، تیر کے بَر، اس کاداحد فَدَّ کا ہے، ان جگہوں میں خون <sup>کے ک</sup>ی جھے کے نہ پائے جانے کا مطلب ہیہ ہے کہ ان خوارج میں دین کا اثر پاتی نہ رے گا، گو کہ دین نہ ہونے کا یقین بھی شیں ہے۔ نكته عجيبه احادیث کا مطلب کیا ہے ؟ اور تشہیر کم بنا پر ہے ؟ اس سلسلے میں کہا جاتا ہے کہ نَصْل ( پَصَل ) سے مرادول ہے جواٹر کر تاہمی ہے ادر اثر لیتا بھی ہے، خارجی کے دل کو د يمو تواس پراس كى عباد تول كا پچھ اثر نميں ہوگا، دُصاف (جوڑ پر کپیٹے ہوئے پٹھے) سے مراد سینہ ہے جو دل کا احاطہ کئے ہوئے ہے ، سینہ وہ جگہ ہے جوادامر اور نواہی کے قبول کرنے کے لیے کشادگی رکھتا ہے ، خارجی کا سینہ اس مقصد کے لئے نہیں کھلتااور

اس میں سعادت کااثر ظاہر نہیں ہوتا، مَضِیؓ (تیر کاوہ حصہ جو لکڑی کا ہے)۔ سے مراد بدن ہے ، خارجی کابدن اگرچہ نماز روزہ وغیرہ تکلیفات شرعیہ کوبر داشت کرتا ہے لئيكن ايسے ان كافا كدہ حاصل شيں ہوتا - فَذَذَ ( پردل) سے مراد ہاتھ پادَل ہيں جو ور کار مروں کے آلات کی حیثیت رکھتے ہیں، مطلب میہ کہ اسے ہاتھ پاؤں کے ذریعے وہ فائدے جاصل شیں ہوتے جواہل سعادت کو حاصل ہوتے ہیں۔ یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ ظاہر ی اعمال دین دایمان کے بغیر فائدہ

نہیں دیتے، حدیث میں دین سے مراد امام المسلمین کی اطاعت ہے، خوارج اس کی اطاعت \_ بالكل نكل كئ يتم - خوب المجمى طرح غور كرد---و الله تعالى اعلم-تصوف بغير فقہ کے صحیح نہیں

فاعد (2) فقد کا تحم صفت عموم کے ساتھ موصوف ہے، کیونکہ اس کا مقصد دین کے احکام کا قائم کرنا، اس کی نشانیوں کا بلند اور ظاہر کرنا ہے، اور تصوف کا تحم خصوصیت کی صفت کے ساتھ موصوف ہے، کیونکہ تصوف ہند ہے اور اللہ رب العزت کے در میان معاملہ ہے، اس ہے ذائد نہیں ہے (چونکہ فقہ کا تحکم عمومی ہے) العزت کے در میان معاملہ ہے، اس ہے ذائد نہیں ہے (چونکہ فقہ کا تحکم عمومی ہے) اس لئے فقیہ کا صوفی پر انکار صحیح ہے جب کہ صوفی کا صوفی پر انکار صحیح نہیں ہے، اس لئے فقیہ کا صوفی پر انکار صحیح ہے جب کہ صوفی کا صوفی پر انکار صحیح نہیں ہے، اس لئے فقیہ کا صوفی پر انکار صحیح ہے جب کہ صوفی کا صوفی پر انکار صحیح نہیں ہے، الحکام ادر حقائق کے سلسط میں تصوف سے فقتہ کی طرف رجوع ضر دری ہے، یہ نہیں کہ فقہ کو پس پیشت ڈال دیا جائے اور اس کے بغیر اکتفا کیا جائے، تصوف فقتہ کے بنا تھ مرف میہ کہ کافی نہیں بلحہ صحیح ہی نہیں ہے، تصوف کی طرف رجوع فقہ کے ساتھ جائز ہے، اگرچہ تصوف فقہ سے مر تبہ میں اعلیٰ ہے، تا، ہم فقتہ میں سلا متی زیادہ اور مسلحت کا پھیلاؤزیادہ ہے، اس لئے کہا گیا ہے کہ قفیہ صوفی فقیہ نہ ہو (یعنی

ہلے علم فقہ حاصل کرد پھر صوفی <sub>ن</sub>و )اس طرح کہا گیا ہے کہ فقہاء کا صوفی ، صوفیہ کے فقیہ سے زیادہ کمال ادر سلامتی والا ہے، کیونکہ فقہاء کا صوفی حال، عمل ادر ذدق کے اعتبارے تھوف کے ساتھ متصف ہے ، ہر خلاف صوفیہ کے فقیہ کے کیونکہ دہ علم اور حال کے مقام پر فائز ہے اور یہ مقام صحیح فقہ اور صرح ذوق کے بغیر عکمل نہیں ہوتا، ان دونون (فقہ اور نصوف) میں سے کوئی بھی دوسرے کے بغیر مکمل نہیں ہوتا، جیسے طب کاعلم تجربہ کی جگہ اور تجربہ علم کی جگیر کافی نہیں ہے ل السلیحیٰ علم اور تجربہ دونوں حاصل ہوں سے تو مقصد حاصل دو گاورنہ شیں۔ ۱۲ قادری

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/ 120

خوب الحيمي طرح ذبهن نشين كرييخ ! شرح : بیه فرق ب جس میں بتایا گیا ہے کہ تصوف کو فقہ پر فضیلت اور بر تری حاصل ہے ، جیسے کہ مقاصد بنیادی امور پر موقوف ہونے کے باوجود ان سے فضیلت اور شرافت میں زیادہ ہوتے ہیں، کیونکہ بنیادی امور مقاصد کے دساکل ہوتے ہیں۔ منبع کے فسادیسے مذہب کافساد لازم شیں

قاعدہ( ۸ ) فرع اگر اصل کے مخالف ہو اور قابل تادیل ہو تواس کو اصل ادر قاعدہ کے مطابق تبدیل کر دیاجائے گا، دوسری صورت پیہے کہ اگر تمہیں علم اور دیانت کا مرتبہ حاصل ہے تواس فرع کو تشلیم کراو (یعنی اگر تمہاراعلم اور دیانت اجازت دیتے ہیں) پھر فرع کی اصل کے ساتھ مخالفت ، اصل کو کو کی نقصان نہیں دیتی ، کیونکہ فاسد چیز کا فساد ای کی طرف لو نمایشی، در ست چیز کی در ستی کو پچھ نقصان نہیں دیتا، پس غالی صوفی ،بد عقید داخل اجو اادر خود ساخینه فقیه جن پر طعن <del>ن</del>ابت ہے ،ان سب کا قول رد کر دیا جائے گا ، ادر اس بیا پر حق اور ثامت مذہب نہیں چھوڑا جائے گا کہ ایسے لوگ اس مذہب کی طرف منسوب ہیں ادر اس کے خوالے سے مشہور ہیں -واللہ

تعالى اعلم-

شرح : اس کاام کا حاصل وہ ہے جو ہم سیدی شیخ عبد الوہاب کے حوالے سے اس قول کی شرح میں بیان کر چکے ہیں کہ محل اشتباہ میں توقف کیا جائے گا، غالی صوفی دہ اوگ میں جنہوں نے علم باطن میں غلو سے کام لیا، ظواہر کو چھوڑ دیاادر روایات فقہیہ کی یا ہم ی نہیں کی ، ان کا یک قول ہے کہ نفس جب طاعت وعبادت کا خو گر ہو جاتا ہے تواس ہے اطاعت کی مخالفت نکال دی جاتی ہے ، اور وہ مخلوق سے وامن پچانے اور ماامت کے رائے پر چلنے کے لیئے مکروہ بلعہ حرام کاموں کا ارتکاب کرتے ہیں ،

## 120

حالا نکہ بیہ باطل ہے، انہیں جابل صوفی کہاجاتا ہے، جیسے کہ ان فقہاء کو خشک فتہاء کہا جاتا ہے جو صوفیہ کرام کے باطنی احوال کا انکار کرتے میں اور ان کے معتقد نہیں جو ت ان دونوں فریقوں کا کام مردود ہے، ان کی صحبت، میں جول اور ان کی پیرو ک سے چیا چاہے-علم اور حال کی بدیاد ؟ **قاعد د (۹)علم کی بنیاد بحث اور شخقیق پر ہے اور حال کی بنیاد تسلیم و تصدیق پر ، جب** عا**رف علمی گفتگو <sup>تر</sup>ے تواس کے قول کی اصل <sup>یع</sup>ین کتاب و سنت اور آنارِ سانے کو** دیکھا جائے گا، کیونڈ یہ علم دہی معتبر ہے جواچی اصل سے داہستہ ہو،ادر جب وہی عارف حال کی بائر کام کرے گاتواس کا ذوق تشلیم کیا جائے گا، کیونکہ اس ذوق نک اس جیسا صاحب حال ہی چینج سکتاہے ، یہ وہ پینے د **جدان کی م**تا پر معتبر ہے ، چو کا یہ وہ صاحب الانت دویانت ہے اس لینے اس کا علم متند کیچے، تاہم اس کی اقتداء نہیں کی پائے گی کیونلہ اس کا متلم اس جیسے صاحب حال ہیا کو شامل کم ج ایک مر شداینے مرید کو کہتا ہے بیٹے پانی ٹھنڈا کر لے ، کیو نکہ جب تو ٹھنڈ ا

پانی پنے گا تو دل کی گھرانی سے انٹلہ تعالٰی کا شکر ادا کرے گا، ادر اگر نونے گر م پانی پیا تو اوپر والے دل سے اللہ تعالیٰ کا شکر اداکرے گا، مرید کہتا ہے جناب ایک شنس نے دیکھا کہ اس کے گھڑے پر دھوپ چیک رہی ہے اسے اللہ تعالیٰ <sub>ا</sub>سے شرم آئی کہ میں اس گھڑے کو حظ نفس کے لئے سائے میں لے جاؤل ، مر شد نے فرمایا : بیٹے ! دہ صاحب حال ہے اس کی اقتراء نہیں کی جائے گی۔ میں کہتا ہوں کہ اس کام کا بھی دہی مطلب ہے جو ہم نے بیان کیا ہے کہ ارباب احوال سے جو مشتبہ اور مہم کلمات صادر ہوں انہیں تشلیم کرنا تو داجب ہے

124



ٹھنڈ اکرتا سنت ہے تو مقصد کے ذیادہ مناسب ہوتا-اقتداء کس کی کی جائے ؟

قاعدہ (۱۰) پیردی صرف معصوم ہتی (ﷺ) کی کا جائے گی ،یا آپ جس کی فضیلت کی گواہی دیں، کیونکہ عادل ہتی جس کی توثیق کرے وہ بھی عادل ہے، نبی اکر م متال نے کواہی دی کہ بہترین زمانہ وہ ہے جس میں حضور مذلک جی بیر محلبۂ کرام کازمانہ ہے پھردہ جوان کے ساتھ متعل میں، پھردہ جوان کے ساتھ متعل میں،

لبذ اان حفرات **کی فضیلت ای ترتیب سے ث**ابت ہے ( پہلے صحابۂ کرام پ<sup>ت</sup>مر تا<sup>ہو</sup>ین ، ان کے بعد ت<mark>نع تابعین )ای طرح ان کی اقتداء کی جائے گی ،لیکن صحابۂ کرام مختلف شہر د</mark>ل میں بھر سطح ، اور ہر ایک کے پا<sup>س</sup> علمی ذخیر ہ تھا ، جیسے امام مالک کے فرمایا ، ممکن ہے ایک کے پات نائخ تکم ہو اور دوسرے کے پاس منسوخ ، ایک کے پاس مطلق دوس کے پائی متمیر ، ایک کے پائی عام دوس نے کیائی خاص ہو، جیسے کہ بخثر ت اییا ہوا، ای لئے بعد دالوں کی طرف متوجہ ہو تاضر دری ہوا، کیو نکہ انہوں نے **صحاب**هٔ کرام **کی متفرق روایات کو جم**قادر منصبط کیا، کمیکن دہ ہمی فقہمی مساکل کا احاطہ نیہ کر سکے، یہ کام ان کے بعد ہوا، اس لئے تیسرے طبقے کی طرف رجوئ کرنا پڑا، انہوں نے روایات اور مسائل کے جمع اور منبط کا کام کیا، حفاظت بھی کی اور فقاہت بھی حاصل کی ، **ان حضرات نے جن مسائل کا استنباط کیاان پر عمل کرنے اور جو اصول و قواعد و منبع** کنے اور ان پر اعتماد کیاان کے قبول کرنے کے علادہ کی کے لئے کوئی چارہ نہ رہا۔ بعض ائمًه فقه وتصوف ا**ن فون میں** سے ہر فن کے اتمہ ہیں ان کی علم ادر تقوامی کے اماتہار سے

فضیلت مشہور ہے، مثلاً امام مالک ، ثانعی ، احمد ، نعمان (امام اعظم) فقہ کے لئے،

جنید، معردف کرخی اور بحر حافی تصوف کے لئے، ادر محاسی تصوف اور عقائد کے کے ، پیہ پہلے عالم میں جنہوں نے صفات کے ثابت کرنے کے موضوع پر گفتگو کی ، جیے کہ این اثیر نے بیان کیا، واللہ تعالیٰ اعلم-شرح : اس کلام میں شیخ نے علم فقہ اور تصوف کے اتمہ ، صوفیہ ادر فقهاء کا ذکر کیا ہے، انہوں نے قردن ثلاثہ (صحابۂ کرام، تابعین اور تبع تابعین) کا ذکر کیا ہے، لیکن خیر ان میں ہی منحصر نہیں ہے ، بلکہ ان کے بعد والوں کے لئے بھی ثابت ہے ، لمام

## https://archive.org/details/@zohaibhasanattar.

• • •

Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

## 114

الخاری کی بعض روایات میں چو شصے قر**ن کا بھی ذکر ہے ، شیخ نے چاروں اماموں کا بھی ذکر** کیا ہے ، اگر چہ چار اماموں کے علاوہ بھی علماء اور مجتمدین ہوئے ہیں ، کیکن ان کے تعبعین باقی نہیں رہے ، جب کہ اتمکہ اربعہ کے متبعین موجود ہیں ، شیخ نے چار اماموں کاجس تر تیب سے ذکر کیا ہے وہ ان کی عقیدت کی ہنا پر ہے ، کیونکہ میں اور مغرب کے علاء کی ایک جماعت ند جب مالک سے تعلق رکھتی ہے ، ان کے نزدیک لام مالک اقضل بین، امام شافعی ان کے شاگرد، اور امام احمد امام شافعی کے شاگرد، آخر میں امام المعظم الد حذيفه العمان بن ثابت كوفى كاذكر كياب ، اوربه معامله آسان ب (لعنى ان کے نزدیک امام مالک اور ہمارے نزدیک امام اعظم او حنیفہ سب سے افضل ہیں ، اپنی ابن عقيدت كيات ٢ ١١ شرف قادري) البته خاص طور ير حضرت جنبه ، معروف سر ہی اور بخر حافی کے ذکر کی وجہ طاہر نہیں ہے (ان کے علاوہ بھی اکابر صوفیہ بہت ے بیں ) غالبالطور مثال ان کاذکر کیا گیا ہے ، حصر اور شخصی مقصود شیں (کیہ بی اکابر صوفيه بين)والله تعالىٰ اعلم-مفسر، محدث، متكلم اور صوفي

قاعد د( ۱۱) معاملات کے بارے میں فقیہ کی نسبت صوفی کی نظر میں زیادہ خصوصیت ہے، کیونکہ نقیہ کی نظر اس چیز پر ہوتی ہے جس کے ذریعے حرج ساقط ہو جائے (ادرآدمی بر بیء الذمہ ہو جائے)ادر صوفی کی نظر اس چیز پر ہے جس سے کمال حاصل ہو، صوفی کی نظر میں علم عقائد کے عالم کی نسبت بھی زیادہ خصو میت ہے، کیونکہ عقائد کے عالم کے پیش نظروہ چیز ہوتی ہے جس کے ذریعے عقیدہ صحیح ہوجب کہ صوفی کی نظراس چز پر ہوتی ہے جس کے ذریعے یقین قوم ہو ، نیز صوفی

119

کی نظر، مغسر اور فقیہِ محدث کی نسبت زیادہ خصوصیت کی حامل ہوتی ہے ، کیو نکہ مغسر اور محدث کی نظر صرف حکم اور معنی' پر ہوتی ہے اور صوفی کی نظر حکم اور معنی کے ثامت کرنے کے بعد اشارات پر بھی ہوتی ہے ، اگر صوفی میں بیہ د صف نہ ہو تو دہ تصوف تو کیا شریعت سے بھی خارج اور محض باطنی ہے (باطنیہ اینے باطنی نظریات پر کارہمہ ہوتے میں شریعت مطہر ہے سر دکار نہیں رکھتے۔ ۲اشرف قادری) شرح : اس کلام میں صوفی کو فقیہ پر ترجیح دی گئی ہے ، کیونکہ صوفی کی نظر علوم اور اعمال میں کمال پر ہوتی ہے ، علوم میں اس کا مقصود یقین ہو تا ہے ، علماء کے نزدیک یقین کا معنی ہے وہ اعتقاد جو جازم ہو ، واقع کے مطابق ہو اور شک ڈالنے دالے کی کوشش سے زائل نہ ہو سکے - صوفیہ کرام کے مزدیک یقین اس سے خاص ہے کیونکہ وہ اس کے ساتھ ساتھ اس بات کا بھی اعتبار کرتے ہیں کہ دل پر ذوق اور حال کا غلبہ ہو۔ انکال میں ان کا طرز عمل سے کہ تمام پاکڑ احوال میں عزیمت (اصل عمل، اس کے مقابل رخصت ہے) کو اختیار کرتے ہیں، ان کا بی اکر م علیظہ کے اس ار شاد پر عمل ہے کہ اللہ تعالیٰ پند فرماتا ہے کہ اس کی رخصت پڑ عمل کیا جائے ، جیسے کہ وہ

پند فرماتا ہے کہ اس کے اصل احکام پر عمل کیا جائے۔اس میں انسان کے لیے زمی اور معاملے میں منجالیش ہے، اللہ کریم جل شانہ کے رخصت ادر آسانی دینے اور مربانی کے پیش نظرر خصت بھی عزیمت کا حکم حاصل کر لیتی ہے۔ اصولی لیجنی متکلم کا مقصد ادر منصب شک کے ازالے اور مقروف معنوں میں یقین کے حاصل کرنے سے عقیدے کی تحقیق ہے ، صوفی اس یقین کو اس حد تک تقویت دیتا ہے کہ اسے مرتبئہ حال اور غلبئہ یقین حاصل ہو جائے۔اس کی مثال سیہ ہے کہ ہر مخص کو موت کا یقین ہے ، اس کے باوجو دوہ غافلوں دالے کام کرتا ہے اور

لہود لعب میں مصردف جتاہے۔ای لئے بعض اصحاب ظرافت عارفوں نے موت کو یقین مشکوک کانام دیاہے۔اس علم اور یقین کا غلبہ سے بہ اس سے غافل نہ ہو۔اس کے مقتضا پر عمل کرے اور بیہ یقین انسان پر حاوی ہو جائے ، یہ بالکل الگ چیز ہے ، اس طرح دوسرے علوم، مثلاً آخرت، جنت اور دوزخ كاعلم-رہے مفسر اور محدث تو ان کاوہی حال ہے جو متعلم اور فقیہ کا ہے ، ان سے الگ قتم نہیں ہیں-صوفی کوان پر بیہ فوقیت ہے کہ دہ اشارے کا متلاش ہو تاہے-دہ قرآن کریم کے بطن پر آگاہی حاصل کرناچاہتاہے - جس کی طرف نبی اکرم علیظتے نے اشارہ فرمایا ہے کہ قرآن کے لئے ایک ظہر ہے اور ایک بطن ہے اور جرحد کے لئے اطلاع کی ایک جگہ ہے۔ پیچیے کہ حضرت موئ علیہ السلام اور فرعون کے واقع میں ، ای طرح دادی مقدس ، جو تے اتار نے ، در خت ادر آگ دغیر ہ کے بذکرے میں اشارات یو شیدہ ہیں، پس صوفیہ کرام طواہر آیات کو ثابت کرتے ہیں،اس کے بادجو د ان کے یواطن کی طرف بھی اشارہ کرتے ہیں ک اس جگہ تین قشم کے لوگ ہیں :

ا-دہ لوگ ہیں جو خلاہر سے تعلق رکھتے ہیں ، مجموعی طور پر معنیٰ کی طرف توجہ نہیں کرتے، یہ لوگ جمود پسند ظاہریۃ ہیں۔ 👒 ۲-دہ لوگ ہیں جو معنی کی طرف توجہ کرتے ہیں ، جہال تاویل کی ضرورت ہو یتاویل کرنے ہیں، جہاں تاویل کی ضرورت نہ ہودہاں خلاہر پر اعتاد کرتے ہیں، بیہ اہل شخقیق فقہاء ہیں۔ ۳-وہ لوگ ہیں جو معانی کو ٹاہت کرتے ہیں ، الغاظ کی تحقیق کرتے ہیں اور اشارات د حقائق حاصل کرتے ہیں، یہ محققین صوفیہ ہیں-رب باطنیہ جو تمام آیات کو اشارات پر محمول کرتے ہیں، وہ نہ تو معانی کے

## 111

قائل ہیں اور نہ ہی عبارات کے - دہ ظواہر کے قائل نہیں بلحہ باطن پر اکتفا کرتے ہیں-وہ احکام شرعیہ مثلاً نماز،روزد، زکوۃ اور جج وغیرہ کو معانی باطنہ سے عبارت قرار دیتے ہیں، ان کے طواہر کو نہیں مانے ، اور بیہ کفر صرح اور زندیقیت باطلہ ہے۔ ان کافقہ یا تصوف سے تعلق کو، ان کادین اور شریعت ہی میں کوئی حصہ نہیں ہے، اللہ تعالیٰ انہیں ذلیل در سواکر ہے۔ این جوزی کا امام غزالی پر ر دّ اتن جوزی کہتے ہیں کہ او حامد غزالی آئے اور انہوں نے صوفیہ کے طریقے پر "احیاء العلوم "ککھی،ادر اسے باطل حدیثوں سے بھر دیا،انہیں بیہ علم ہی نہیں تھا کہ بیہ حدیثیں باطل ہیں ، انہوں نے کشف کے بارے میں گفتگو کی اور قانون فقہ سے نکل گئے ، انہوں نے کہا کہ حضرت ابر اہیم علیہ السلام نے جو ستارے ، چاند اور سورج دیکھے متھے دہ انوار متھے اور سالگنگ کے سامنے ظاہر ہونے دالے اللہ تعالیٰ کے حجابات نتھے، سالکین ان حجابات کو طلے کر جاتے ہیں اور شک میں داقع نہیں ہوتے ائن جوزی نے کہا کہ بیہ فرقہ باطنیہ کے کلام کی جنس کی ہے۔ اس سے معلوم ہو تا

ہے کہ ابن جوزی صرف معانی کے قائل ہیں اور اشارات کے قائل شیں ہیں، وہ دوسری قشم کے لوگوں کیعنی ان فقہاء میں سے ہیں جو یواطن کی طرف اشارے کے سلسلے میں صوفیہ کے طریقہ کے منکر ہیں۔ محل اعتراض كلام كي قشميں **قاعرہ (۱۲)**جس کلام پراعتراض اور اشکال دار دہو، اس کی چند قشمیں ہیں : ا-اس کلام کا معنی مقصود غوروفکر کے بغیر پہلی نظر میں ذہن میں آجائے اور اعتراض توجہ دینے سے ذہن میں آئے ،اس صورت حال سے تو شاید ہی کوئی کلام

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

11 +

خالی ہو ، ایسے کلام پر اعتراض ادر اضطراب کا ظاہر کرنا مقصودی احکام میں سے تہیںہے-۲-وہ ایساکلام ہے جس پر اعتراض پہلی توجہ سے ذہن میں آجائے اور اس کا اصلی مطلب غورد فکر کا نقاضا کرے تودہ کلام مشکل ہے ،اس کا حکم بیہ ہے کہ توقف کیا جائے اور اسے اللہ تعالیٰ کے سپر د کر دیاجائے۔ ۳-اگر ذہن (معنی مقصود اور اعتراض) ددنوں طرف یکسال جائے تو وہ کلام دونوں طرف ذہن کے ملتفت ہونے اور جانب اعتراض زیادہ جھکاؤ ہونیکی بہا پر متنازع فیہ ہے۔الی صور تحال یا تواس کے پیدا ہوتی ہے کہ عبارت، مقصد کو ادا کرنے کے لئے ماکانی ہوتی ہے۔متاخرین صوفیہ کااپنی کتاوں میں عموماً یمی حال ہے، یہاں تک کہ انہیں کا فراد ربد عتی قرار دیا گیایا اس لیے کہ بدیاد میں خرابی ہے۔ منکرین صوفیہ کے کلام کواس پر محکول کرتے ہیں۔دونوں میں سے ہر ایک معذور ہے، تاہم منگر زیادہ معذور ہے، تشلیم کر فیے والا اور قائل اگر مخاط نہیں ہے تو زیادہ خطرے میں ہے۔

شرح : شخ نے اس کلام میں اس سبب کی نشاند ہی کی ہے جس کی ہما پر اعتر اض پید اہو تاہے اور کٹی طرح کا ابہنام جنم لیتاہے ، صوفیہ کے کلام میں ابہام یا تو عبارت کی تنگ دامانی ادر معنی کی پیچید گی کی وجہ سے پیدا ہو تاہے ، یا اصل اور بنیاد کی خرابل کی منا پر یا اس الي كه محمد لو معتقد جوت بي اور يحمد منكر ، ان كاا ختلاف باعث ابمام بن جاتا ب-ی من ای کتاب کے ایک دوسرے معام پر فرمایا کہ الفاظ اور عبارات کو اعتراض سے چانا ضرور کی ہے ، اور معنی کو کتاب و سنت کی موافقت سے منعنبط کرنا ضروری ہے، الفاظ مختلط نہ ہوں تو دوسر وں کو تمراہ کرنے کا سبب میں کے اور کماب

Click For More Books **bttng** 

https://ataunnabi.blogspot.com/

وسنت کی موافقت نہ ہونے سے گمراہی پیدا ہو گی، شیخ نے کہا کہ بعض متاخرین صوفیہ کے کلام میں ددنوں قشم کی خرامیاں پائی گئی ہیں۔ ابل علم كاكمناب كه لوك أس سلسط من تمن قتم بين : ا-ایپاگردہ ہے جو تو قف، تامل، تحقیق دیتر قیق، غلطی میں داقع ہونے کے خوف ادر عاقبت کی خرابل کی پردائے بغیر ایسے کام کا عقیدہ رکھتا ہے۔ ۲-دہلوگ میں جوانصاف کاطریقہ اختیار کرنے اور سینہ زوری سے احتراز کئے بغیر مطلقا انکار کردیتے ہیں (جیسے اس وقت کے بجد می علماء کا حال ہے ١٢ قادر می) ۳-وہ جماعت ہے جو تو قف ، میانہ روی اور اعتدال کے را ستے پر چلتی ہے ، اور سلامتی ای میں ہے، مشہور مقولہ ہے '' اَسلِم' تَسلَمُ ''سر جھکادد، محفوظ رہو -2 فقہ، تصوف کی جگہ کارآمد ہے آس کاعکس نہیں **قاعدہ (۱۳)** عمل کے میدان میں تصوف بغیر فقہ کے صحیح نہیں ہے، گویا مرادیہ ہے کہ لیجی نیت اور ثواب حاصل کرنے کی غرض کے عمل کرے ،ای لیے نقیہ صوفی کا حال کامل ہے ، ہر خلاف صوفی کے جو فقہ کا عالم نہیں ہے (اس کا حال ناقص ہے) \_\_\_\_ فقہ تصوف کی جگہ کارآمد ہے، تصوف فقہ کی جگہ کافی نہیں ہے، اس کے جب اتمہ سے علم باطن کے بارے میں سوال کیا گیا تو انسوں نے صوفی کو ظاہر شریعت پر کاربند **م بنے کی ترغیب دی، رسول اللہ علیقہ نے علم کے عجائب کے بارے میں سوال کرنے** والے کو فرمایا : تم نے دین کے سُر (لیتنی شریعت اور علوم ظاہرہ) کے بارے میں کیا کیا یے جمیع فرمایا : جاؤاور جو کچھ علوم فلم و میں ہے اسے پختہ کرو-اور یہ بھی فزمایا : جس ا نے علم کے مطابق عمل کیااللہ تعالیٰ اسے ان چیزوں کا علم عطا فرمائے گا جنہیں وہ نہیں

Click For More Books

جانتا-شرح : شیخ اس سے پہلے بیان کر چکے میں کہ صوفی فقہ کا مختاج ہے اور جو فقہ حاصل کے بغیر راہِ تصوف اختیار کرتاہے دہ زندیق بن جاتاہے، کیونکہ فقہ، مقام اسلام (ادر تصوف مقام احسان) ہے ،اور اس جگہ فرماتے ہیں کہ فقہ ، تصوف کی جگہ کافی ہے، لیعنی اگر کوئی شخص فقہ پر عمل کرے اور احکام اسلام اد اکرے اور مقام احسان کونہ پنچے تواس کے لئے عذاب سے نجات پانے اور نواب کے حاصل کرنے کے لئے اتنا ہی کافی ہے، اگرچہ وہ درجۂ کمال کو شیں پہنچ سکا، حدیث شریف میں رأ مں الأمر سے مراد خاہری علوم ہیں، جب انسان انہیں مضبوط کرلے گا تواسے علم باطن بھی حاصل ہو جائے گا، بیہ مناسب نہیں ہے کہ علم ظاہر پر اکتفا کرلے اور مراتب قرب سے محردم ہونے اور نقصان پر راضی ہو جائے ، یہ مشائح کرام کی وصیت ہے -باطن کو ظاہر پر مقدم نہ کرے اور باطن کو چھوڑ کر ظاہر پر اکتفانہ کرے ، ہمارے شیخ تاکید کے ساتھ بیہ تھم دیتے بتھے، وہ فرمائتے بتھے کہ اہم کام بیہ نہیں ہے کہ تصوف کی کتلوں کا مطالعہ کر کے علم حاصل کر لیا جائے ، اصل کام بیہ ہے کہ عبادات اور طاعات پر عمل پیراہو، تاکہ دل کی صفائی اور باطن کانور حاصل ہو،اور حقیقت کے راز منکشف

ہوں ، ای لئے نبی اکر م علیظتہ نے فرمایا : جس نے جانے ہوئے احکام پر عمل کیا اللہ تعالیٰ اسی انجائے علوم عطافر ماتا ہے ---- اللہ تعالیٰ ہی تو فیق دینے دالا ہے-فقهاءاور صوفيه

قاعدہ (۱۳)علم کی فضیلت اس کے متعلَّن (معلوم) کی فضیلت کے اعتبار سے ہوتی ہے، علم تصوف کا معلوم تمام معلومات سے افضل ہے، کیونکہ اس کی اہتد اللہ تعالیٰ کے خوف کی طرف راہنمائی کرتی ہے ،اس کادر میانہ حصہ اللہ تعالٰی کے ساتھ معاملہ

Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

کرنے کی طرف اور اس کا آخری حصبہ اللہ تعالٰی کی معرفت اور سب پچھ چھوڑ کر اس کے ساتھ تعلق قائم کر لینے کی ہدایت کرتاہے-اس کئے جنید بغد ادی نے فرمایا : اگر ہمیں معلوم ہو تا کہ آسان کی چھت کے پیچے اس علم سے افضل کوئی علم ہے جس میں ہم اپنے احباب کے ساتھ کلام کرتے میں تو ہم اس علم کی طرف دوڑتے ، لیکن بیہ علم حضرت جینید کی بیان کر دہ قید سے مقید ہے اور دہ بیہ کہ ہمارے اس علم کی تائید کتاب و سنت سے حاصل ہے ، پس جو محض حدیث نہ سنے، فقہاء کے پاس نہ ہیٹھے اور باادب حضر ات سے ادب نہ سیکھے اس کا قدم پھسل جائے گا، یاس سے ملتے جلتے الفاظ ار شاد فرمائے ، پس جو شخص بیہ علم اختیار کر ناچاہتا ہے اس پر لازم ہے کہ علماء کا دامن مضبوطی سے تھامے اور فقہاء کی پیروی کرے،یادہبات اختیار کرے جس کی در ستی خلاہر ہو ،اور جو داضح نہ ہو اس کے سامنے سر شلیم خم کردے،ایسے چھوڑ دیے اور اس پر عمل نہ کرے،اس لئے نہیں کہ اس کے قائل میں نقص ہے، بلحہ اس لئے کہ اس کا تھم معلوم شیں ہے، کیونکہ کوئی محض ایسے تکم کا ملق نہیں ہے جس کا سے علم تنہیں ہے ، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے : لا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ اس چَزِ کے پیچےنہ چک جس کا بچھے علم نہیں ہے،

الله تعالى امام مالك پرر حمت فرمائے وہ فرماتے ہیں اس حکم کولازم پکڑ جس میں کچھے شک شیس ہے،اور لوگوں کو چھوڑ دے، ہو سکتا ہے ان کے لئے گنجائش ہو-شرح : اس کلام میں فقہ کی اہمیت ہیان کی گئی ہے ، اور کیوب نہ اہم ہو ؟ جب کہ فقہ دین اور شریعت کا ضروری علم ہے ، نیز تصوف کی ترجیح اور فضیلت ہیان کی گنی ہے کیونکہ تصوف ترقی د کمال کا سبب ہے، اس در بیچ اخلاق کی اصلاح ، باطن کی مغائی، دل کااللہ تعالیٰ سے خصوصی تعلق ،ادر ایسے علم کاانکشاف حاصل ہوتا ہے جو

انسان نے پڑھا نہیں،ادر ہیر عمل کا نتیجہ اور ثمرہ ہے۔ 🐖 بعض حضرات نے کہا کہ تصوف قہم کا نام ہے علم کا نام نہیں اور بطور ولیل نی اکرم علیظیم کا بیہ ارشاد بیش کیا کہ علم تعلّم سے اور حکم تحکّم ہی ہے ہے (یعنی علم پڑھنے سے حاصل ہوتا ہے ادر حکم اسے اپنانے سے حاصل ہوتا ہے ) یہ لفظی نزاع ہے کہ تصوف کو علم نہ کہا جائے بلحہ فہم کہا جائے، مطلب دونوں کا ایک ہی ہے -تصوف در حقیقت سیکھنے ہی سے حاصل ہو تاہے۔اس تکلف کی ضرورت نہیں ہے کہ تصوف کو تعلّم سے حاصل ہونے والے علم معاملہ کا نتیجہ قرار دیاجائے۔ یہ علم ولایت جوعلم معاملہ کا نتیجہ ہے جسے علم باطن بھی کہاجاتا ہے اس میں بعض او قات ایسی چیزیں منکشف ہوتی ہیں جو بظاہر علم معاملہ کے مخالف مبہم اور وہم میں ڈالنے دالی ہوتی ہیں۔ ایسی چیزوں کی پیروی اور اقتراضیں کرنی چاہیے۔اتباع صرف اس چیز کی کی جائے گی جو داضح ہو ، مہم کو چھوڑ دیا جائے گا-ہو سکتا ہے کہ داقع میں دہ اپنی جگہ سیجح ہو اور د یکھنے دالے کے نزدیک مشتبہ ہو، لہذا التیکیم بہتر ہے - انصاف اور احتیاط دونوں کی رعایت کرتے ہوئے ، یک صوفیئہ کرام کاطریقہ ہے۔ فقہاء کرام ایسی چیز کو بغیر کسی ردر عایت کے رد کر دیتے ہیں ادر بالکل پر دا

شیں کرتے ، تاہم جو چیز تادیل اور تطبیق کے قابل نہ ہو وہ مر ذود ہے - مگر اس صورت میں کہ اس کا قائل دین کاامام ہو، تقوای دیر ہیز گاری میں بلند مریتبہ رکھتا ہو، بایں ہمہ اس رد کرنے کے لئے بیہ بھی ضرور ی نہیں کہ قائل کوما قص یا کمر اہ قرار دیا جائے ،بلحہ انکار اس لئے ہے کہ ہمیں حقیقت حال کی اطلاع نہیں ہے ، پس در حقیقت انکاراس چیز پرہے جو ہم شمجھ رہے ہیں ،باوجو دیکہ یہ احتمال ہے کہ قائل نے ایس چیز کا ارادہ کیا ہوجو حق اور صحیح ہو - لہٰذا ایک التہار ہے انکار اور دوسرے اعتبار ہے اقرار درست ہے، مخصر سیر کہ جس چیز کے بار ہے ہیں قیامت کے دن ہم سے پو چھا نہیں

جائے گااس میں غور د خوض جائز نہیں ہے ، اس <sup>ک</sup>فتگو کو خوب اچھی طرح ذہن نشین كرييج، والله تعالىٰ اعلم-مخلص علماء نے راہ تصوف سے کیوں منع کیا؟

قاعدہ ( 1۵) نفیحت کر نے والے علماء نے اس طریق کی غرامت کی بنا پر اس سے پیچن کی تلقین کی ہے، چونکہ اس کے دقیق ہونے کی بنا پر اس کا ادر اک مشکل ہے اور اس میں شدت بھی پائی جاتی ہے اس لئے علماء ناصحین نے اس سے دور رہنے کا مشورہ دیا ہے، جمالت کی بنا پر اس میں جمول نے وعوید ار بھی بہت پیدا ہو گئے ہیں، اس طریق کی طرف اپنی نسبت کرنے والوں کے ہاتھوں بہت می خلاف حقیقت چیزیں خلا ہر ہونے کی وجہ سے ایک جماعت نے اس کا انکار کیا ہے، پچھ ادر لو گوں نے اس کی اصل تعلیم سے بے خبر ہونے کی بنا پر اس کی تحقیق نہیں کی ۔ معروفیت کے سبب تحریر کی طور پر اس کی تحقیق نہیں کی۔ دوام کے صوف کے بات کی تحقیق نہیں کی ۔

دہ امر کہ صوفیہ کے احوال کنی طرح سے اس کا تقاضا کرتے ہیں ،ادر جس پر مجالس میں ان کے اقوال دلالت کرتے ہیں یہ ہے کہ انہوں نے اپنے طریق کی با ہمیشہ امر احسن کی پیردی پرر کھی ہے -ای لئے ان کا اجماع ہے کہ عقائد میں کسی پر

اعتراض اور تنقید کئے بغیر سلف صالحین کے مذہب کی پیردی کی جائے۔ ہاں جیسے کہ معلوم ہے وہ وجو ہو تاویل میں کفتگو کرتے ہیں اور ان آراء کا اظہار کرتے ہیں جو ویتی نظر اور فہم سے انہیں حاصل ہوتی ہیں ، بعض اد قات عبارت کی تنگ د امانی آڑے آتی ہے اور ان کااشارہ قارئین کی سمجھ میں نہیں آتا، اس لیۓ جاہل انہیں بد مذہب قرار دیتا ہے، چونکہ دہ ظاہر شریعت پر قائم ہے اور شنیع عبارات سے نفرت کرتا ہے اس لئے اگرچہ وہ طریق ادب اختیار نہیں کرتا پھر بھی وہ انکار کرنے میں معذور ہے۔



ہارے شخ ابوالعباس حضر می رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پچو کفتگو کے بعد فرمایا : "جس شخص کے سامنے اس قشم کا کلام پیش کیا جائے وہ اسے سمجھ نہ سکے اور انکار کر دے تودہ معذور ہے ،وہ اسے کمز درگی ، کو تا بی اور سلامتی کے اعتبار سے لتليم كرتاب (ليعنى اي مانتا توب كيكن بظاہر جو مطلب سمجھ آرہا ہے اس كا انكار کرتاہے)اس شخص کا یمان خوف والوں کا ایمان ہے، اور جو شخص اس کلام کا مطلب سمجھتا ہے اس کاایمان قوی، اس کی نظر اور مشاہدے کادائرہ وسیع ہے، ان صفات کے مطابق جو قدرت نے انسانوں میں ودیعت کی ہیں خواہ ان کے ساتھ نور ہویاند ھیر ا(لیعنی صاحب اطاعت ہویاصاحب معصیت) صوفیہ مجتمدین کے تابع ہیں صوفیہ کامذہب اصول و فردع میں فقہاء کے تابع ہے، کیونکہ فقہاء نے تلاش کے بعد احکام کو مختف فسلوں میں جمع کر دیا ہے ٢٦ حضرت جنید امام او تور کے مذہب پر شقے، 🖓 شیخ شبلی مالکی شے، 🖓 محاسبی شافعی شے، 🖓 بڑی کا تھے ، 🖓 شخ سيد عبرالقادر جيلاني حنبلي تص جیسے کہ انم صوفیہ نے بیان کیاہے ، تاہم وہ مذاہب مذکورہ سے وہ حکم اختیار کرتے یتھے جو حدیث کے زیادہ مناسب ہوتا ، احر طیکہ اس کے خلاف میں احتیاط نہ ہو، مثلاً جانب مخالف نص ہویا کمی اصولی قاعدے کا تقاضا ہویا عمومی حکم کا شمول ہو۔اس گفتگو سے بیہ بات سمجھ میں آجاتی ہے کہ وہ امحاب مذہب اور پر ہیز گار بتھے اس کے بادجو د محد شين بى پيروى پران كا جماع ب-والله تعالى اعلم-سی غلط ہے کہ صوفی کا کوئی مذہب نہیں فضائل میں صوفیہ کا مدہب محدثین کا تابع ہے، وہ اس ضیلت کو کی بیش

For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

کے بغیر قبول کرتے ہیں جو داضح ہوادر درجۂ صحت کو بہنچ گئی ہویا صحّت کے قریب ہو ، ہٹر طیکہ فقہاء کرام نے اس کا انکار نہ کیا ہو، پیہ جو کہا جاتا ہے کہ لکھٹو فی گ مَذْهَبَ لَهُ صوفی کا کوئی مذہب شیں ہوتا تواس کا مطلب بیر ہے کہ وہ فضائل میں سمی مذہب کا پاہند نہیں ہو تا (بیہ مطلب نہیں کہ وہ کسی مذہب کا مقلد نہیں ہو تا) والله تعالىٰ اعلم-شرح : <del>شیخ</del> نے طریق صوفیہ سے پچنے کی کھر پور نفیحت کی ہے ، کیونکہ بی<sub>ہ</sub> راستہ اتنا غریب (انو کھا) ہے کہ اس میں کم ہی کوئی دوست موافقت کرتا ہے ،اس را سے پر چلنابہت مشکل اور د شوار ہے ، اس کااد راک آسان نہیں ، اس کا علمی ادر عملی فہم بہت د قیق ہے ، بیہ در حقیقت اس طریق کی تعریف ، رفعت شان ادر بلند کی مرتبہ کا بیان ہے۔ شیخ نے بیان کیا کہ جھوٹے دعویداردں ، تصوف کی طرف اپنی نسبت ظاہر کرنے والوں اور حقیقت حال کے جاہلوں کی کثرت کا یمی سبب ہے - اور ان ملعونوں سے ظاہر ہونے والے جاہلانہ اقوال واقعال ہی کچھ لوگوں کے انکار کا سبب ہیں۔ کچھ دوسرے لوگ صوفیہ کے اصول اور دلائل نہ جانے کی وجہ سے انکار کرتے ہیں۔ شیخ نے بیان کیا کہ صوفیہ کے طریقے کی بنیادا حسن کی پیردی پر ہے ، اور اللہ

تعالی نے ان لوگوں کی تعریف بیان فرمائی ہے جوہات کو سنتے ہیں اور احسن بات کی پیردی کرتے ہیں، ہاں انہوں نے پچھ اعمال کی حقیقتیں اور دیتی علوم اس طرح ہیان کٹے ہیں کہ انداز بیان ان کا ساتھ شمیں دے سکا، دہ جامد طبیعت ، بھی ہوئی ذکادت ، تعصب سے بھر ہے ہوئے نفس اور سیاہ دل دالوں کو سمجھانے کے لئے داختے اشارہ نہیں کر سکے -اس کے باوجود وہ جہلاء معذور ہیں، کیونکہ وہ ظاہر شریعت پر قائم، فتبیح عبارات سے متنفر اور غیر مانوس کلمات سے وحشت زدہ ہیں ، وہ کمز در ہیں جو اپنے



ایمان کو خلل اور لغزش سے حیاتے ہیں ، اس اعتبار سے ممکن ہے انہیں انکار پر اجر و نواب بھی ملے۔ کیکن وہ حضر ات جن کے قلوب میں قوت اور قدرت ہے، مشاہرہ وسیع، بمت بلند، قدم رائخ ادر معرفت قوی ہے، دہ معانی کو شبھتے ہیں،الفاظ کو متحکم کرتے ہیں، ان کے قدم بھیجنے سے اور دل بہتنے سے محفوظ رہتے ہیں، چاہے اند حیرے میں ہوں یا اجالے میں ، اند چیر ے اور اجالے سے مراد معصیت اور اطاعت ہے ، ای طرح میں نے اپنے شیخ سے سنا، انہوں نے اپنے شیخ سے نقل کیا۔ صوفیہ کی عجیب اصلاحات اگرچہ نئی ہیں اور دور اول میں نہیں تھیں، تاہم ہیہ مقاصد کو آسان کرنے اور لوگوں کو سمجھانے کے لئے ہیں ، اور اس میں حرج بھی شیں ہے ، ہر شخص کو اصطلاح بنانے کا حق ہے ، فقہاء اور علاءِ اصول وغیر ہم کی اصطلاحات بھی بعد کی پیدادار ہیں گھاتن سلسلے میں صوفیئہ کرام اور دیگر علماء بر ابر ہیں، ہاری گفتگو صرف محققین کے بارے میں ہے۔ غیر محققین کے بارے میں گفتگو نہیں ہے۔صوفیہ کے محققین انمکہ نے فقہاء کے مذاہب کی پیردی کی ہے (دہ غیر مقلد نہیں بتھے) جس شخص نے بیہ کہاہے کہ صوفی کا کوئی مذہب نہیں ہو تااس نے غلط کہا ہے۔ کیو نکہ انم کم لیفت چار اماموں اور ان کے علاوہ دیگر مجمندین کے پیرد کار تھے۔ البیتہ ان مذاہب کے اس تھم کواختیار کرتے تھے جو حدیث کے موافق ہوتا، بٹر طیکہ احتیاط اس تظم کے خلاف میں نہ ہو۔ یہی مطلب ہے بعض علاء صوفیہ کے اس قول کا کہ محد ثنین کی پیروی پر صوفیہ کا جماع ہے ،باوجود یکہ ان کا پنا ایک مذہب تعاادردہ تقوّل پر قائم شیھ - "صوفی کا کوئی مذہب نہیں ہوتا" اس مقولے کا مطلب بھن اہل علم نے بیدیان کیا کہ صوفیہ جس مذہب کے مقلد ہوتے ہیں اس مذہب کے مخلف ا قوال میں سے دہ قول اختیار کرتے ہیں جو دلیل کے اعتبار ہے سب سے بہتر ہو، اس

111

طرح کیوں کرتے میں ؟ان کے سامنے یا تواحتیاط ہوتی ہے یا یہ مقصد ہو تا ہے کہ فائدہ کامل اوروسیع حاصل ہویاس کے علادہ کوئی اور مقصد ان کے پیش نظر ہوتا ہے، اگرچہ دہ حکم ظاہر الروایۃ کے خلاف ہو، گویا کہ صوفی کا کوئی مذہب نہیں ہے۔ بعض علاء نے فرمایا کہ صوفیہ کرام فضائل میں حدیث پر عمل کرتے ہیں ادر حلال دحر ام ایسے احکام میں مذہب پر عمل کرتے ہیں، ''صوفی کا کوئی مذہب نہیں ہوتا"،اس کا مطلب ہیہ ہے کہ فضائل میں وہ کی مذہب کے پاہند نہیں ہوتے، بص حضرات نے اس کا بیہ مطلب بیان کیا ہے کہ وہ چاروں مذہبوں میں سے کمی کے پابر نہیں ہوتے ،بلحہ جس مذہب میں تقوٰی اور احتیاط زیادہ ہوای کی پیر دی کرتے ہیں ، خواہ جو بھی مذہب ہو، لفظوں کے اعتبار سے بیہ مطلب زیادہ خاہر اور قریب الی الفہم ب، اگرچہ مطلب کے اعتبار سے بعید ہے۔ بعض لو گوں نے کہا کہ متقد میں صوفیہ تھی مذہب کے مقلد نہیں بتھے،ان میں سے جو مجتمد ہو تا تھادہ اپنے اجتماد پر عمل کر تا تھا اور جو مجتمد نہیں ہو تا تھادہ مجتمد سے دریافت کر لیتا تھااور اس کے فتوے پر عمل کر تا تھاچاہے مجہزد کسی بھی مذہب کا ہو

ہ طریق کاراللہ تعالیٰ کے اس فرمان کی تعمیل ہے : فَسْنَلُوا أَهْلَ الذِّكُرُ إِنْ كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُو نَ (اے لوگو!)ذکر دالوں سے یو چھواگر تم نہیں جانتے نیزاس فرمان کی پیروی ہے : ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُوْنَ الْقَوْ لَ فَيَتَّبِعُوْ نَ أَحْسَنَهُ دہ لوگ جوہات کو سنتے ہیں اور اچھی بات کی پیروی کرتے ہیں کیکن اہل طریقت کے لئے رخصتوں کی پیروی مناسب نہیں ہے ،بلحہ اس حکم کو اختیار کر نا ضروری ہے جس میں تقوی اور احتیاط زیادہ ہو ،اس موضوع پر ہم دوسری قتم  $\odot i$ 



100

میں تفصیلی گفتگو کریں گے۔ سیدی احمد (زرّدق) نے فرمایا کہ اصول میں اختلاف کالازمی نتیجہ سیر ہے کہ فردع میں بھی اختلاف ہو، اس لیے نفس کو فقہ ، اصول اور تصوف میں امام ، مقتد الور شیخ کی پیروی پر پاہم کر ناضر در ک ہے۔ صوفیہ اور حضور کی قلب

قاعدہ (۲۱) مشائخ کا آداب کے سلسلے میں قاعدہ سے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں اپنے دلوں کی حاضر کی کا لحاظ رکھتے ہیں۔ جس طریقے سے حضور قلب ممکن ہوا س کی موافقت کرتے میں اور جس طریقے سے متعذ ر اور د شوار ہوا س کی مخالفت کرتے میں ، اگر چہ کسی عالم کی مخالفت کا سامنا کر ناپڑ سے یا ایسا شبہہ در پیش ہو جو صرت کر مت تک نہ پہنچا تا ہو - اس لئے وہ کتی ایس چیز وں کے قائل نظر آتے ہیں جن کی متا پر ان کے مقاصد کو نہ جانے والا ان کی مخالفت پر کم بستہ ہو جاتا ہے ، اور ان سے ان اشیاء کے بارے میں بھی ان د لاکل کا مطالبہ کر تا ہے جن کا مطالبہ خود ان بزرگوں نے ثابت

مقصود سمجھ لیتا ہے اور عمل کر کے برباد ہوتا ہے جیسے کہ مخالف انکار کر کے جاہل بنا ہے - زندگی کے پیدا کرنے والے کی قشم ان اشیاء کا انکار کرنے دالا معذور ہے کیونکہ وہ ظاہر حق کا <sup>دام</sup>ن تھامے ہوئے ہے اور عامل معذور نہیں ہے ، تم پر لازم ہے کہ احتیاط اور احتراز سے کام لو-اللہ تعالیٰ ہی تو فیق دینے والا ہے-شرح : اس سے پہلے احکام اور فضائل کا ذکر تھا، صوفیہ احکام میں حکم فقہ اور اقوال مجہتدین کے تابع ہیں، فضائل میں احادیث کے پیرد کار ہیں،ریے آداب توان میں دہ فقه اور حدیث کی اتباع کرتے ہیں ، کیکن بعض آداب میں وہ دوسر اطریقہ اختیار کرتے

# 100

ہیں جس کے ذریعے انہیں اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں حضورِ قلب حاصل ہوتا ہے ، غالبًا الم احکام ہے مراد فرائض، داجبات اور مؤکد سنتیں ہیں 🚓 فضائل سے مراد متحبات نوا فل ادر غیر مؤکد سنتیں ہیں 🖓 آداب ہے مراد ان کے علاوہ ایتھے ادر عمدہ اخلاق د افعال ہیں جنہیں تقوامی کے مقابلے میں مروّت اور تذکرہ کہاجاتا ہے - واللہ تعالیٰ اعلم-شیخ فرماتے ہیں کہ صوفیہ آداب کے سلسلے میں اللہ کریم جل مجدہ کی بارگاہ میں حضورِ قلب کو ملحوظ رکھتے ہیں، جس طریقے سے بھی بیہ مقصد حاصل ہو، چاہے دہ فعل ہویاترک، ممکن ہویامتعذر،اس پر عمل کرتے ہیں اور اسے اختیار کرتے ہیں۔ غالبًا ممكن ہونے سے مراد آسانی اور منجالیش ہے اور متعذر ہونے کیے مراد د شواری اور مشکل ہوتا ہے۔ تعذر کادہ معنی مراد نہیں جو امکان کے مقابل ہے یعنی محال ہوتا، کیونکہ اس پر توعمل ہی نہیں ہو سکتا ہے یہ بھی اس دفت ہے جب کہ وہ فعل حرام نہ ہو ، متفق علیہ مکردہ تحریمی اور جمہور کے نذدیک مکردہ تحریمی بھی حرام کے حکم میں ہے۔ یہ عمل علان کا حکم رکھتاہے ، صوفیہ کا مقصود اس سے ذوق اور حضورِ قلب کا

حاصل کرنا ہوتا ہے،جو شخص اس مقصد کو نہیں جانتادہ ایسے امور میں ان سے قطعی و کیل اور لیتنی حجت کا مطالبہ کرتاہے ، دہ کہتاہے کہ یہ علماء کے فتوے کے خلاف ہے اوراس میں اگرچہ صراحتہ حرمت تو نہیں پائی جاتی تاہم شبہہ حرمت ضرور موجو د ہے ، ایپافعل بذایته مقصود نهیں ہوتا، حتی کہ اس پر عمل کیا جائے یاس میں اقتراکی جائے ، اس کی نہ تو پیروی کی جائے گی اور نہ ہی انکار کیا جائڑگا ، چونکہ وہ بذایۃ مقصود نہیں ہے اس لئے دہ جائے اتباع نہیں ہے اور نہ ہی انکار کا موجب ہے ، میری زندگی کے پید ا کرنے والے کی قتم اس کا منکر چونکہ ظاہر حق کا سہارا لینے والا ہے ، اس لیے معذور ہے،اور چونکہ وہ اولی ادر افضل کے خلاف ہے لہذا تمہیں خوف اور حذر کو لازم پکڑتا



# چاہیے،اور جانب تقوای داختیاط کی رعایت کرناچاہیے-یہ صوفیہ کی دہ کمز دری ہے جس کی ہتا پر فقہاء کا ان کے ساتھ اختلاف ہوا اور فقہاء نے ان کی مخالفت کی ، ان ہی امور میں سے ساع بھی ہے -ای لئے شیخ نے ایک دوسر ی جگہ فرمایا : صوفیہ کرام کا مقصودوہ چیز ہے جو ان کے دلول کو مولائے کریم کی یاد میں محو کر دے، اس لئے انہوں نے آداب کے سلسلے میں الی اشیاء کا قول کیا ہے کہ ان کے مقصد سے مادا قف لو گوں نے ان کا انکار کیاہے،اورجو تحض ان کے حال کو شیں پنچاس نے ان اشیاء کو ماحق طریقے سے اپنایا تو گمر اہ اور ذلیل ہوا، جیسے ساع وغیرہ - اس طرف حضرت جنید نے اشارہ فرمایا، جب ان سے ساع کے بارے میں یو چھاگیا توانہوں نے فرمایا : ہر دہ چیز مباح ہے جو ہدے کویاد مولی میں محو کردے (انتقلی) جغرت جنید نے ساع کے جائز ہونے کے لئے یاد المی میں تحویت کو شرط قرار دیاہے ، تاکہ کی تھم دوسر ی جگہ نہ پایا جائے - نیز اس تھم کو اس کی علت (یاد المی میں محویت) پر منی قرار دیا ہے تاکہ اس کا انکار نہ کیا جا سکے -

والله تعالى اعلم----مي كمتاجول كه حضرت جنيد كايد قول عجب ، عالى

صوفیوں کے کلمات کے مثلبہ ہے، کیکن سیہ ضرور ی ہے کہ ان کی مراد ہردہ مباح کام ہوجودلوں کویادا آہم سے معمور کردے -ورنہ حرام کام جوجھیت قلب کا فائدہ دے نہ تو مفید ہے اور نہ ہی معتبر ہے - ان سے منقول بعض اقوال سے اصل سائ کے جائز ہونے کایتہ چاتاہ۔ حفزت جنیدنے ساع کیوں ترک کیا؟ مروی ہے کہ آپ پہلے سائل کے ساتھ شغل کرتے تھے، پھر ترک کردیا، اس بارے میں ان سے سوال کیا کیا تو فرمایا : کس سے سنوں ؟ ادر کس کے ساتھ سنوں ؟ مزعم

خولیش فقہاء نے اس عبارت کو یوں پیش کر دیا کہ پہلے ساع سے شغل کرتے تھے ،بعد میں اس سے توبہ کرلی، کیکن حضرت جنید کے کلام کی روش سے معلوم ہوتا ہے کہ ساع کے ترک کرنے کا سبب بیہ تھا کہ دہ ساتھی ہی نہ رہے جواس کے اہل بتھے جن ہے سنتے بتھے اور جن کے ساتھ سنتے تھے۔ان سے یہ بھی منقول ہے کہ اس جماعت پر تین مواقع میں رحمت نازل ہوتی ہے ﷺ (۱) کھانا کھانے کے وقت ، کیونکہ وہ سخت بھوک کے بغیر نہیں کھاتے 🛠 (۲) گفتگو کے وقت ، کیونکہ ان کی گفتگو فقط صدیقین کے مقامات کے بارے میں ہوتی ہے 🛠 (۳) ساع کے دفت ، کیونکہ وہ نفسانی خواہش کی ہا پر شیں سنتے ۔ امام غزالی اور ساع امام غزالی فرماتے ہیں کہ جو تحکم ساع کے مقصد کا ہے ، دہی ساع کا حکم ہے ، کیونکہ واسطوں کا حکم وہی ہوتا ہے جو مقاصد کا ہوتا ہے ، اگر کوئی شخص جج کے لئے جارہا ہو ، راستے میں اتنا تھک جائے کہ چلناد شوار ہو جائے ،دہ ترنم کے ساتھ ایسے اشعار پڑھے جن سے اسے راحت حاصل ہواور راستہ یلے کر کے طاقت حاصل ہو جائے تو کیے کہ اجاسکتا ہے ج کہ اس کاتر نم سے اشعار پڑ سناحرام ہے۔اس کا مطلب بھی تی ہے کہ

ساع مباح ، درنہ بعض او قات شراب کا ایک جام پینے ہے بھی سفر کی قوت اور قدرت حاصل ہو جاتی ہے ، کون فتوی دے گا ؟ کہ اس مقصد کے لئے شراب پینا حلال ہے، امام غزالی اس بات کے قائل ہیں کہ سائٹ فی تفسیہ جائز ہے اور عوار ض کی بتا پر حرام ہے، جیسے کہ انہوں نے ''احیاء العلوم'' میں اس وعوے کو دلا کل عقلیہ اور نقلیہ ے ثابت کیاہے-

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

. .

IMY

ick For More Books

يشخ سهر ور دى اور ساع مخصر بات وہ ہے جو شیخ شہاب الدین سہر درد ی نے فرمائی ہے اور وہ بیہ کہ ساع کی دوقشمیں ہیں

ا-ده ساع جس کی طرف اللہ تعالیٰ نے اس ارشاد میں اشارہ فرمایا ہے: آلمَدَیْن یَسْتَمِعُوْن نَ الْقَوْلَ فَیَتَّبِعُوْن نَ اَحْسَنَهُ وہ لوگ جوبات کو سفتے ہیں ، پحر اچھی بات کی پیروی کرتے ہیں، اس میں توکی مسلمان کا اختلاف شیں ہو سکتا-۲- موسیقی ، آلات اور مزامیر کے ساتھ گانا سنا، اے بھن لوگ فتی میں ۲- موسیقی ، آلات اور مزامیر کے ساتھ گانا سنا، اے بھن لوگ فتی میں شار کرتے ہیں اور بھن اسے قرب المی کا ذریعہ قرار دیتے ہیں ، ان دونوں کلا موں میں مطلقاً تھم لگانا فراط اور تفریط سے خالی شیں-ساع کاذکر ہور ہا ہو تو گفتگو در از ہی ہو جاتی ہے ، ہم نے اس عنوان پر کئی جگہ گنتگو کی ہے ، مثلاً قار می زبان میں ہمارار سالہ ہے گفتگو کی ہے ، مثلاً قار می زبان میں ہمارار سالہ ہے قرع الاَصْنَاع با حند لاف اقو ال القوم و افعالیم میں السماع (سماع کے بارے میں مشاکَخ کے مختلف اقوال وا نومال سے کانوں پر دستک) اس کے علادہ سیر ت طیبہ پر ہمار کی کتاب ہے '' مدار جالنہ وقو مواتب الفتو ہ'' اس

كامطالعه كياجائ-فقهاء، محدثتين صوفيه ----اور ساع خلاصہ تفصیل اور اختلاف کابیان ہے ہے کہ اس جگہ تین قول ہیں 🖧 فقہاء کے مذہب پر ان<sup>ج</sup> قول بیہ ہے کہ حرام ہے 🗠 محد ثنین کے طریقے کے مطابق مبا**ح ہے اور** صوفیہ کے مسلک کے مطابق تفصیل ہے، جیے کہ زبان زدعام اس مقولے سے معلوم ہوتا ہے کہ : اکستماع کا کعلیہ میاح اً ( سام اس کے اہل کے لئے جائز ہے)

اس جگہ ہم کتاب قواعد الطريقة في الحَمع بَينَ الشَّرِيعَة والحَقِيفَة ۔۔۔ مختلف قواعد نقل کرتے ہیں جن کے مجموع ۔۔ اختلاف بھی معلوم ہو جائے گااور تفصیل بھی-اللہ تعالٰ حق فرماتا ہے اور دہی راہ راست کی ہدایت دیتا ہے۔ ضرور می شیس کہ ہر امر جائز کی عام اجازت ہو

قاعدہ ( 2 ۱) جو چیز کی سبب کی ہما پر جائز قرار دی گئی ہویا اسے کی خاص یا عام طریقے پر کرنے کی اجازت دی گئی ہو تو ضروری نہیں کہ یہ اجازت عام ہو جائے ، یہاں تک کہ اُس مخصوص صورت کے علادہ دوسر ی خاص صورت کی بھی اجازت ہو جائے ، مثلا شادی دغیر ہ مخصوص مواقع پر گانا جائز ہے اس کا یہ مطلب نہیں کہ مطلق سل جائز ہوا در نہ ہی یہ مطلب ہے کہ سماع کے معروف طریقے پر اشعار پر هنا مطلقا جائز ہو، ہو سکتا ہے کہ اجازت صرف اس خاص صورت (شادی د غیر ہ) میں ہو، ای لئے این فاکمانی نے '' رسالہ قشیر ہی'' کی شرح میں کہا ہے کہ سماع کی ممانعت یا اجازت کے بارے میں کوئی صرح نو میں نمیں ہے ، یعنی اس خاص طریقے کے بارے اخت کی بارے میں کوئی صرح نوں نہیں ہے ، یعنی اس خاص طریقے کے بارے اخت کے بارے میں ہو دنہ شادی ہیاہ اور عیروں د غیر ہ کے مواقع پر جمال اظہار خوشی مشروع ہے دہاں اجازت ثامت ہے - ای طرح خندتی کھود نے اور یو جھ

اٹھانے کے موقع پر دلولہ انگیز اشعار پڑھنے کی اجازت ثامت ہے - در اصل پیہ مسئلہ شریعت کے دارد ہونے سے پہلے اشیاء کے حکم سے تعلق رکھتا ہے ----واللہ تعالىٰ اعلم-**شرح** بحمی سبب کی ہتا پر غنا کی اجازت کی مثال عمیر کی دجہ سے دُف بچانے اور گانے کی اجازت ہے، جیسے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنها۔۔۔۔ روایت ۔۔۔ کہ ان کے پاس حضرت ایو بحر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ تشریف لائے ،اس وقت ان کے

## 10 1

Click For More Books

پاس د ونو عمر لڑ کیال گار ہی تھیں اور دَف سجار ہی تھیں ، رسول اللہ علیقے نے اپنے او پر کپڑااد ژھا ہوا تھا، حضرت ایو بحر نے ان لڑ کیوں کو ڈانٹا تور سول ایٹد علیظتے نے چر دَ انور سے کپڑا ہٹایا ادر فرمایا : ایو بحر ! انہیں رہنے دو، کیونکہ سے عیر کے دن میں ، ای طرح عقيقه، قرآن ياك كے حفظ كرنے، درس كے ختم كرنے اور كتاب و تاليف كے تکمل کرنے جیسی رسوم کے موقع پراشعار کے پڑھنے کی اجازت ہے ،اسی طرح علماء نے فرمایا ہے-حضرت عائشہ کے واقعہ سے جواز ساع پر استد لال ؟ بعض صوفیہ نے حضرت عائشہ کے داقعہ سے ساع اور دُف حجانے کے جواز پر استدلال کیا، کیکن بیہ استدلال درست نہیں ہے، جیسے کہ شیخ (زرّدق) نے میان فرمایا که جو چیز کسی خاص سبب یا خاص اند از میں جائز قرار دی گئی ہے دہ ہر طریقے سے جائز نہیں ہو گی،اور حضرت عائشہ کے واقعہ کے حکم میں نہیں ہو گی۔ کیونکہ اس واقعہ کا تعلق تو عیدوں اور شادیوں کی تقریبات ہے ، کمکن شیخ کا یہ کہنا کہ یا عام طریقے پر اجازت دی گئی ہو اشکال سے خالی نہیں ہے - کیو نکہ اگر عام طریقے پر اجازت ہو توبیہ اجازت سب صور توں کو شامل ہو گی، غالباً ان کی مراد بیر ہے کہ کمی

ایک طریقے کی اجازت دی گئی ہے ،جو متعدد افراد کو شامل ہے۔ تو اس طریقے کے ایک فرد کی اجازت سے بیہ لازم نہیں کہ دوسرے افراد کی بھی اجازت ہو۔ ہاں کسی خاص سبب یا خاص طریقے سے غنا کی اجازت سے بیر ثامت ہو گا کہ غنامطلقاً ہر طریقے کے اعتبار ہے حرام نہیں ہے ، کمین جوابے دوسرے مخصوص طریقے اور دوسری مخصوص صورت میں جائز قرار دیتا ہے اس کے لئے بیربات مفید نہیں ہے، جب تک کہ ان صور توں کا اس جائز اور مخصوص صورت پر قیاس تمیں

کرتا،اب میہ بحث چھڑ جائے گی کہ اس جگہ قیاس کی شرطیں بھی موجود ہیں یا نہیں ؟ تو جس صورت میں اختلاف ہو اس کی نہ تو ممانعت ثابت ہوئی اور نہ ہی جواز ثابت ہوا، یشنخ نے اس کا ظلم ایک دوسرے قاعدے میں بیان کیاہے-شریعت کے وارد ہونے سے پہلے اشیاء کا حکم ؟ قاعدہ (۱۸) شریعت کے دارد ہونے سے پہلے اشیاء کا کیا تھم ہے ؟ بعض علماء نے کہا تو قف ہے جب تک اس پر کوئی دلیل شرعی قائم نہ ہو، لہذا ساع اختیار نہیں کی جائے گا، بعض علماء نے کہاوہ اشیاء مباح ہیں ،لہذا ساع مباح ہے ، بعض نے کہا ممنوع ہیں للمذا ساع ممنوع ہے، فقہاء کی طرح صوفیہ کے بھی تین اقوال ہیں، شیخ اید اسحاق شامی نے کہا کہ ساع نہ توبالذات تصوف میں سے ہے اور نہ بالعرض ، بیہ فلاسفہ کے معمول سے مانوذ ہے ، اور شخفیق نیڈ ہے کہ مشتبہ ہے ، اس کی باطل کیعنی کہو کے ساتھ مثابہت ہے، لنذات سے حچاجائے گا، ہاں آگر اس کی طرف رجوع کی ضرورت ہو تو ہا بر ضرورت جائز ہوگا۔ مقد ت نے بیان کیا کہ او مصعب نے امام مالک سے پو چھا تو انہوں نے فرمایا : مجھے معلوم شیں ، البتہ ہمارے شہر (مدینہ منورہ) کے علماء ساع کا انکار شیں

کرتے اور نہ ہی سنتے ہیں ،اس کا انکار د ہی شخص کرے گاجو غبی قشم کا زاہد ہو ،یا سخت طبیعت جری، امام احمہ بن حنبل کے ساجزادے فرماتے ہیں ہمارے پڑد سیوں کے پا*ل باغ کامالی تھا میرے دالد اُس سے ا*شعار سنا کرتے تھے، حضرت این المسیب نے فرمایادہ لوگ جواشعار پر اعتراض کرتے ہیں وہ عجمی زہد کے حامل ہیں ،امام مالک سے سیح روایت میہ ہے کہ انہوں ۔نے <sup>ا</sup>س کا انکار کیا ہے اور اے **کر**وہ قرار دیا ہے ، البتہ مدونة سے اس كاجواز نكالا كيا ہے، يہ سب اس وقت ہے جب آلات كے بغير ہو، در نہ

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

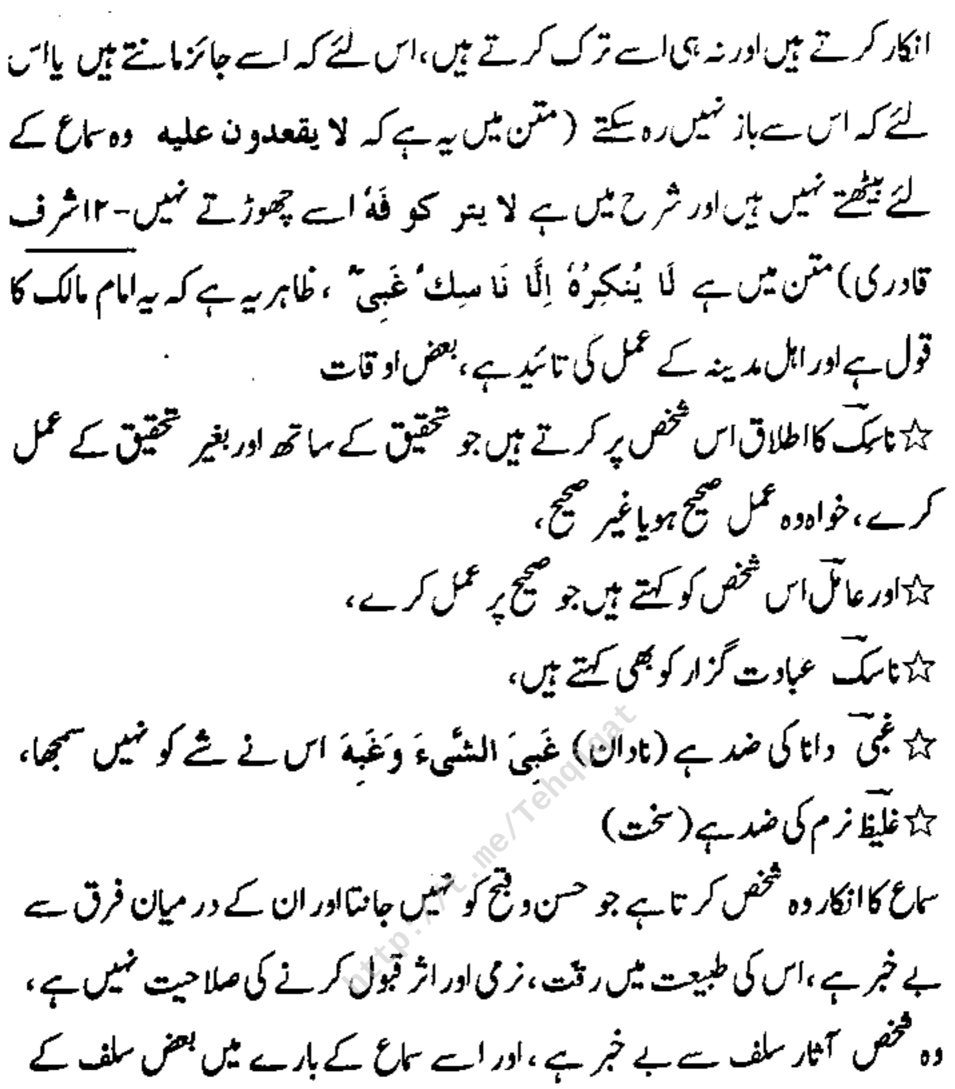
10+

اس کی حرمت پراتفاق ہے، صرف عنبر کی اور اراہیم بن سعد کااس مسئلے میں اختلاف ہے،اور ان کے بارے میں جو طعن ہے وہ مشہور ہے، طرطوس وغیرہ نے اس مسئلے پر بہت شخفیق کی ہے،ان کی تحقیق کا نتیجہ بھی ممانعت ہے-واللہ تعالیٰ اعلم-شرح : جب شخ (زرّوق) نے بیہ فیصلہ دے دیا کہ ساع کی ممانعت یا جازت کے بارے میں کوئی نص شیں ہے ، تواس کاد ہی تھم ہے جو شریعت کے دار د ہونے سے یلے اشیاء کانے، ان اشیاء کے بارے میں تمن قول ہیں (۱) توقف (۲)لاحت (۳) ممانعت ای لئے ساع کے بارے میں صوفید ، فقہاء اور محد ثنین کے تین قول بی البتہ فقہاء سے صوفیہ کی نہیںت زیادہ اور شدید ممانعت منقول ہے ، میری زندگی کے پر اکرنے دانے کی قشم ! صوفیہ ممانعت کے قول کے زیادہ حق دار ہیں رکیو نکہ ان کا طریقہ عزیمت اور تقوای کا اختیار کرنا اور مشتبہ امور سے اجتناب ہے، ممانعت کی طرف ماکل بھن مشائن نے فرمایا کہ ساع نہ تو بالذات تصوف میں سے بے اور نہ بالعرض، بیہ ایک ایسی چیز ہے جو بعض لوگوں کوغلبئہ حال اور سکر کی فرادانی کی بیا پر پیش آجاتی۔۔ ساع مثائخ چشت کی خصوصیت نہیں اس سے خاہر ہو جاتا ہے کہ ایسا نہیں ہے کہ سماع مشائخ چشتیہ کی خصوصیت ہے ادر مشائخ سروردیہ کی نہیں، جیسے کہ ہمارے علاقے میں مشہورے، کیونکہ شیخ بیر عجم الدین کبر ای جو کہ شخ عمار بن پاس کے مرید متھے اور وہ شخ اولنجیب سرور دی کے ساع کا منٹل رکھتے بتھے، اس طرح ان کے مرید شیخ مجد الدین بغد ادمی قدس سر حما بھی سائ ہے دلچیں رکھتے ہتھے۔ شیخ شماب الدین سروردی بھی شیخ الجیب

سروردی کے مرید بتھے لیکن ساع کے عامل نہیں ہتھے۔ یہ قول کہ ساع فلاسفہ کے معمول سے ماخوذ ہے اس بات پر مبنی ہے کہ فلاسفہ نے گانوں ، مز امیر اور آلات کی کئی قسموں کا آغاز کیا ، وہ لوگ ان کے ذریعے انسانی نفوس ادر طبائع کو مختلف احوال مثلاً خوشی اور غم ، پیماری ادر صحت با بحد بقول بعض زندگی اور موت سے بہر ہور کرتے تھے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ وہ مجلس ساع میں حرکتہ ددر یہ (ایک جگہ کھڑے ہو کر گھو منے) ہے رقص کرتے تھے،اس طرح دہ آسانوں کی مثابہت اختیار کرتے تھے اور کمال حاصل کرنے کی امید رکھتے تھے، کیونکہ ان کے عقیدے میں آسان عاشقانہ حرکات دوریہ ارادیہ کے ذریعے عقول عالیہ سے كسب فيض كرت ين-والله تعالى اعلم-شیخ (زردق) فرماتے ہیں کہ ساع میں حرمت کا شہہ ہے کیو نکہ بیاطل لیعنی لہو کے مشلبہ ہے، دوسری دجہ بیہ ہے گیا گانے کا سننا لہو ہے اور علماء اس کا ذکر ملاہی (لہود لعب کے کاموں) میں کرتے ہیں، نیز اُسْ میں علماء کا اختلاف ہے، اس لئے اس سے چناچاہیے، ہاں اگر کوئی حاجت ہوجواس کی طرف زجوع کا تقاضا کرے تو حاجت کی بہا پر جائز ہے، ضرور توں کاذکر ایک دوسرے قاعدے میں کیا گیا ہے۔

امام مالک کابہ فرمان کہ کا آڈ دی اسکا مطلب بہ ہے کہ میں شیں جانا کہ تمہارے سوال کے جواب میں کیا کہوں ؟ یا یہ مطلب ہے کہ میں نہیں جا نتا کہ اس کا تعلم کیا ہے ؟اور بچھے اس بارے میں و توق نہیں ہے ،ان کی عادت سے تقلی کہ جس چز کاعلم نہ ہواس کے بارے میں بیہ لفظ کہتے تھے، کہاجا تاب کہ ان سے چالیس مسئلے پو یہ جس توانہوں نے چھنیں مسائل کے بارے میں فرمایا بلا ا دری جسے علم خيں ہے۔ امام مالک نے فرمایا : کیکن ہمارے شہر مدینہ منورہ کے اہل علم نہ تو ساع کا

#### 101



ار شادات کاعلم نہیں ہے ، اس طرح عوارف المعارف میں نقل کیا گیا ہے-امام احمد اورامام ابو حنيفه كااشعار سننا امام احمہ بن حنبل کے دوصا جزادے تھے صالح ادر عبداللہ ، صالح نے اینے والد کی سند پر زوائد کااضافہ کیاہے ، انہوں نے اپنے والد کا ساع نقل کیاہے جس ے معلوم ہو تاہے کہ ساع فی الجملہ جائزے ، اگر حرام ہو تا تودہ نہ سنتے ، ای طرح امام ایو صنيفه کے بارے ميں منقول ہے کہ ان کاايک پروى سحرى کے وقت اشعار ترنم

کے ساتھ پڑھا کرتا تقا، اور امام اس کی آداز سنا کرتے تھے، ایک رات اس کی آداز نہیں سی، توا**س کے رشتہ داروں سے پوچھاکہ ا**سے کیا ہوا، اور وہ کہاں گیا ؟ انہوں نے کہا کہ وہ قی**ر میں ہے اور اس پر ایک حمناہ کا الزام ہے ، امام صاحب جیل کے داروغہ** کے پاس مح اور اسے رہا کر ادیا، اور فرمایا تو اس طرح اشعار پڑھا کر ----و الله تعالیٰ اعلم--حضرت این مُسیَّب نے فرمایا :وہ لوگ جو شعر پر اعتراض کرتے ہیں ، خاہر بیر ہے کہ ان کی مرادیہ ہے کہ لوگ خوش الحانی سے شعر پڑھنے پر اعتراض كرتے ہيں،انہوںنے فرمایا: نَسَكُوا نُسُكاً أَعجَمِيًّا لِعِنى عرب طبعي طور پر ساع كا شوق رکھتے ہیں ، ان کا ذوق عمدہ اور دل پا کیزہ ہے ، بر خلاف تجمی زاہدوں کے کہ ان میں خشکی اور تکلف پایا جاتا ہے ، نیز ان میں ذوق لطیف تھی نہیں ہے ، حضرت سعید بن المسيب أكابر ادر متقد مين تابعين مين ي بي بي ، معتمد عليه بي ، فقه ، حديث ، زُمِد ، عبادت اور تقویٰ میں بخت ہیں، حضرت امام ذین العابدین سے مردی ہے کہ سعید بن المسيب موجود دور کے لوگوں ميں سب سے بوٹ عالم ميں، کہاجاتا ہے کہ تابعين میں ان سے بڑا کوئی عالم نہ تھا، واقعۂ حرتہ میں انہوں نے بی نبی اکر م علیقے کے حجر ہ

مبارکہ سے اذان کی آواز سی۔ امام مالک کے دو قول امام مالک سے ثابت ہے کہ انہوں نے گانے کا نکار کمپادر ساع کو مکردہ قرار دیا، مُدَوَّنه ند جب مالحیہ کی ایک کتاب ہے، اس سے ساع کاجواز نکالا گیا ہے، اس کا مطلب میہ ہواکہ ساع کے بارے میں امام مالک کے دو قول میں ، ممکن ہے انہوں نے ایک قول سے ددسرے کی طرف رجوع کر لیا ہو ، یا بیہ مطلب ہو کہ اگر حاضرین لہو و

# 1sr

لعب كاقصد ركصتے جوں تو مكردہ ب اور أكر الي صورت نہ ہو توجائز ہے، بيہ فيسله كن قول ہے، اس طرح مختلف اقوال کے در میان تطبیق بھی حاصل ہو جاتی ہے، بیہ جو پچھ بھی بیان کیا گیا ہے صرف اس صورت میں ہے کہ گانا مزامیر کے بغیر ہو، کیونکہ مزامیر کی حرمت جارول مذہبوں میں متفق علیہ ہے ، کتاب الاِمتِناع فی اَحْكَام السَّمَاع بح مصنف نے بھی اس كااعتراف كياہے، حالا نكه وہ ساع كو مباح قرار دینے کے سلسلے میں نہ صرف غالی ہیں بلحہ اعتدال کی راہ ہے بھی تجاوز کر گئے ہیں ائمَہ اربعہ کے علاوہ بعض فقہاءادر محد ثنین مثلاً عنبر ی ادر ابراہیم بن سعد سے بعض مز امیر مثلاً عود (رباب) دغیرہ کی لباحت منقول ہے ،اور اس سلسلے میں ان دونوں پر طعن کیا گیاہے، طرطوس وغیرہ علماء نے اس مسئلے کی تحقیق میں بہت کو سشش کی ہے ان کی تحقیق کا نتیجہ بھی سائے کی ممانعت ہے ، اس قاعدے سے بھی سائے کے بارے میں اختلاف ہی معلوم ہو تاہے-یادر ہے کہ ہمیں عنری کے بارے میں معلوم شیں ہو سکا کہ وہ کون میں ؟ لم رب ابر ابيم بن سعد توكتاب ألامتِناع في أَحْكام السَّمَاع مِن ميان كياكياب

کہ اہر اہیم بن سعد بن ابر اہیم بن عبد الرحمن بن عوف ، لمام ذہری کے شاکر دوں میں ے سیسے، دہ فقہ اور روایت حدیث کے امام اور امام شافعی کے استاذ تھے، ساع کے ساتھ ان کا شغل مشہور ہے، ان کے بارے میں میان کرنے والوں میں کوئی اختلاف نہیں ہے، فقہاء نے اپنی کتابوں میں ان کا موقف پیان کر کے ان سے اختلاف کیا ہے است مادد ار کر کر سے میں (۱) قاشی او عمر حفص بن غیاب بن طلق بند ادی، عزری کے عوب سے مشہور بتھے میں او اہ ب م فرت se - جن كي تسانيف عن تب عليت العربية العربية الا كماب التساة بمشود من (هذيه العاد في الت 11 -اساعيل باشا بدادى ، ج اص ٣٣) (٢) او إنحال الواقيم تن المواعمل المديد طوى من مم ٢٠ ه من قوت موسك، مديث من مندلمى (والدندكورومن ٣) تاليان جكد يسف ورك في مرادين مستدر ترق تادرى

امام شافعی نے بھی چی تما**ب میں ان کامد ہب** بیان کیا ہے -ابراہیم بن سعد محدث کا شوق ساع وہ طلبہ کو حدیث سنانے سے پہلے اظمینان کے ساتھ گانا سناتے تھے ، خطیب بغدادی نے اپنی سند کے میان کیا ہے کہ وہ سم اچ میں عراق آئے تو ہارون الرثيد نے ان کابر ااحترام کيااور تحا ئف چيش ڪئے، ہارون الرشيد نے ان سے گانے کے بارے میں یو چھا تو انہوں نے جواز کا فتویٰ دیا، ایک محدث ان سے امام زہری کی ردایت کر دہ احادیث سننے کے لئے آئے تو دیکھا کہ وہ گار ہے ہیں ،اس محد ث نے کہا مجھے آپ سے حدیث سننے کابہت شوق تھا، کیکن اب میں نے فیصلہ کیا ہے کہ آپ سے م بھی کوئی حدیث نہیں سنوں گا،ابر اہیم نے کہاصرف تم ایسے شخص ہوجو میر ے ہاتھ ے گئے ہو ، میں بھی عہد کرتا ہوں کہ جب تک بغداد میں قیام کروں گااس دفت تک حدیث نہیں سناؤں گاجب تک اس سے پہلے گانانہ سنالوں -بیه واقعه بغدا د میں مشہور ہو گیا، یہاں تک کہ ہارون الر شید کو بھی اس کی اطلاع پینچ مخ ، ہارون نے انہیں بلایا اور ان سے پچھ احادیث کے بارے میں یو چھا،

انہوں نے کہا!غود منگوائمیں ، ہارون نے یو چھاا تکیٹھی میں جلانے والاعود منگواؤں ؟ کہا نہیں بلحہ حجانے والا عود (ساز) منگوا نیں ، ہارون مسکرایا، ابر اہیم نے اس مسكرام مح پسد نهيس کيا، کھنے لکے "امير المؤمنين ! غالبًا آپ کواس بے وقوف کی بات پینچ چکی ہے جس نے کل مجھے اذیت دی اور مجھے قشم کھانے پر مجبور کر دیا''، ہارون نے کہاہال، ہارون نے عود (ساز) منگوایا، اور ابر اہیم نے اس کے ساتھ گاناگایا، اس سال اراہیم بن سعد کابغداد میں انتقال ہو گیا، ہارون الرشید نے انہیں بیت المال کا متولى ماديا تقا-

104



خواہشات ابھارے تو حرام ہے اور اگر مباح تاثر پیدا کرے تو مباح ہے جو چز ظاہر ی طور پر فتق ہے، اس کی باطنی کیفیت کٹی وجوہ پر ہو سکتی ہے کسی ایک پہلو پراس کا قطعی فیصلہ ممکن نہیں ہے دانٹداعلم-القول الجلي تاليف حضرت شاه محمه عاشق تجلتي رحمه الله تعالى شاه وبي الله محدث دہلوی رحمہ اللہ تعالیٰ کے حالات اور ملفو ظامت کا متند ترین مجموعہ ہے، درج ذیل سطور میں ان کا ایک ملفوظ پیش کیا جاتا ہے : مز امیر کو حلال جانے دالوں میں سے ایک شخص نے مجھ سے کہا کہ (کشف الجوب مطبوعه قزید یک سٹال، لاہور ص ۳۹ سر)

تم مزامیر کی آوازوں سے لذت یاتے ہویا نہیں ؟ادر اس کے سے اس ک غرض بیہ معلوم ہوئی کہ اگر ان نغمات کو تم اچھا سمجھتے ہو تواس کے سننے پر انکار اور احتر از نہ کرتے، میں نے کہا : تم نے بات کا سلسلہ شروع کیا، اب اپنے حواس کو ج<mark>مع</mark> کردادر سمجھو ، اگر سمجھ سکتے ہو ، پاپ میں اس کی خوبیاں سمجھتا ہوں ادر اس سے بہت زائد لذت یا تا ہوں ، اگر چند روز میں اس پر مدادمت (پابندی) کردں تو اس کا خوف ہے کہ اس میں گم نہ ہو جادی اور تمام اشغال سے باز رہوں کیکن دو چیزیں اس کی مانع ہیں ، ایک شرعی ، د دمری طبعی – ما<sup>نی</sup> شرعی ہیہ ہے کہ ہر چندا پنی حد ذات میں <sup>ک</sup>ریم مطلق کے اطلاق ن اپنے کرم بے علمت<sub>ق ی</sub>سے تشرع (شریعت پر عمل) کی قمیص مجھے پہنائی ہے اور میر ی لذت اس میں بھی ہے جو شرع کے موافق ہو اور جو چیز مخالف شرع ہوات سے مجھے نفرت دیا ہے ،دہ نفرت مجھے اس کی اجازت نہیں دیتی کہ میں اس قشم کی چیز دل کی طرف مشغول رہوں۔ ادر پانچ طبعی میہ ہے کہ میر ی شرافت نفس اس کو جائز نہیں سمجھتی

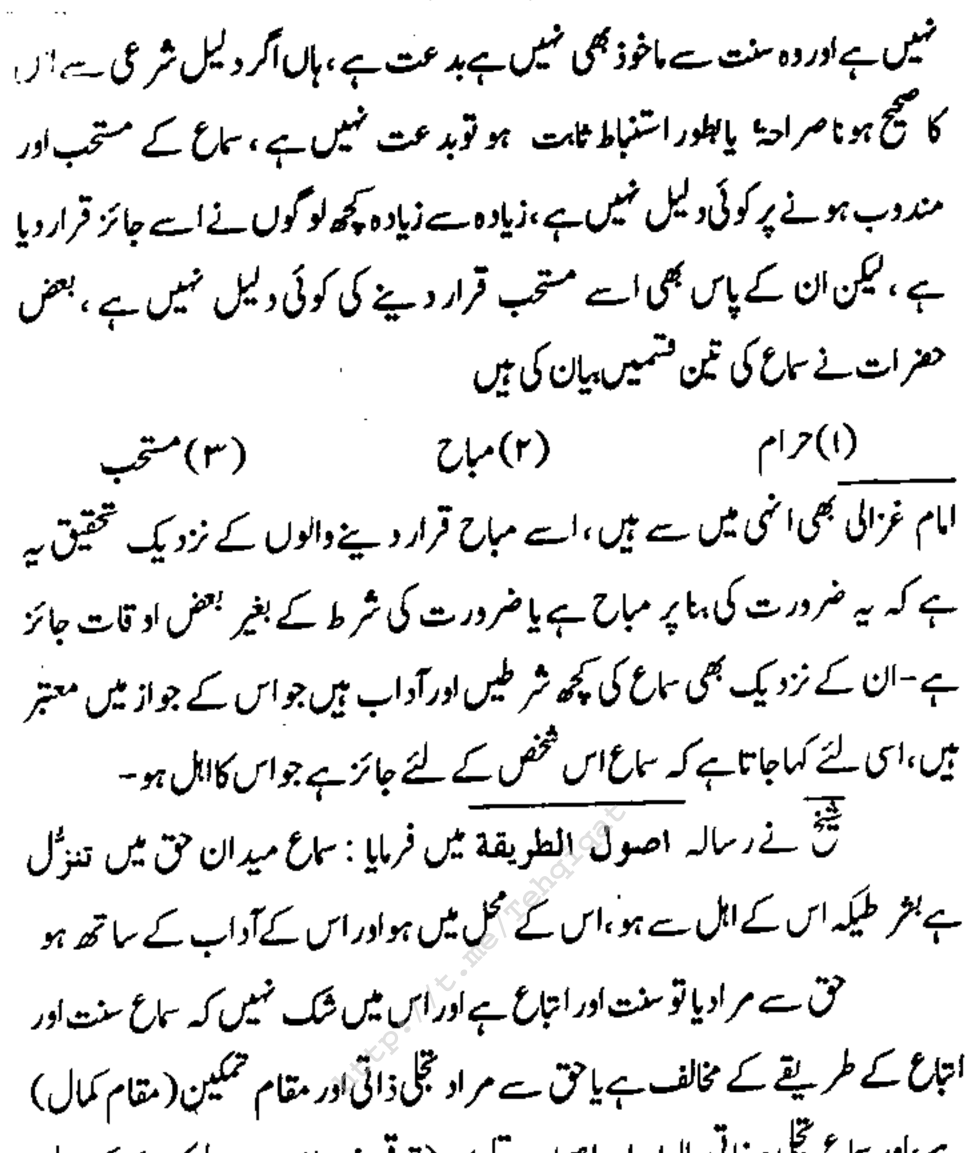
ہے کہ میں بدنتیوں کی مجلس میں بیٹھوں اور مر دوں یا تا محرم عور توں کا گانا سنوں، یاکسی غیر شریف عورت سے نکاح کردں علادہ ازیں بیہ بھی دلیکھنے کی بات ہے کہ قوالی کی عام مجلسوں میں اصحاب علم و تقویٰ کا اجتماع نہیں ہو تابلحہ بازار ی قشم کے لوگوں کا اجتماع ہو تاہے جنہیں نہ نماز سے غرض ہوتی ہے نہ روزہ سے ، ساع کی ایسی محافل میں شرکت کو تو دہ حضرات بھی جائز قرار نہیں دیں گے جو مزامیر کے ساتھ ساع کوجائز قرار دیتے ہیں ۲انثر ف قادری . (القول الجلي ار دوتر جمه (طبع للحفوي اندُيا) ص ٢٥ ٣)

101

خطیب بغدادی نے کہا کہ ابراہیم بن سعد مدینہ منورہ کے قاضی تھے، انہیں مغازی اور سیر کے علادہ صرف احکام کے بارے میں سترہ ہزار حدیثیں یاد تھیں محد ثین کاان کی ثقابت اور عدالت پراتفاق ہے،امام شافعی اور امام احمد بن حنبل نے ان سے حدیثیں روایت کی ہیں ، اور صحاح کے مصنفین نے ان کی حدیثیں اپنی کمایوں میں بیان کی ہیں۔ جو چیز قرب الہی کاذریعہ شیں اسے قرب المی کاذریعہ جانا؟ قاعد د (۱۹)جو کام قرب اللی کا ذریعہ سمیں اسے ذریعۂ قرب جا ننابہ عت ہے، ای طرح ایسانتم بکالناجس کاسلف صالحین میں سے کسی نے قول نہیں کیابد عت ہے ،اور بیہ سب گمر ابن ہے ، پال اگر کوئی تھم کسی اصل سے مستنط ہو تو وہ گمر ابن نہیں ہے،جو شخص ساع کو جائز قرار دیتا ہے اس کے نزدیک بھی اس کے منتخب ہونے کی کوئی دلیل شیں ہے، اگرچہ پچھ لوگوں کے تفصیل ہیان کی ہے، اسے جائز قرار دینے والول کے نزدیک شخصی سیر ہے کہ ضردرت کی کہ پر اس کی رخصت اور اجازت ہے ،یا · تعص او قات جائز ہے ، تاہم جواز کی شرط کالحاظ ضرور ی ہے ، ورنہ ممنوع ہے - والله

تعالىٰ اعلم

# مشر ت بیجھ لوگوں کا گمان ہے کہ ساع ایسا عمل ہے جس کے ذریع اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کیا جاتا ہے ، اور یہ بارگاہِ خداوندی کے قرب کا فائدہ دیتا ہے ، ساع کے نعص عالی میروکار تو یہاں تک کہتے ہیں کہ ساع نماذ کی طرح ہے ، اس لئے تیج (زردق) فرماتے ہیں کہ جو چیز قرب اللی کا ذریعہ شیس ہے اے ذریعہ قرب جانا ہد عت ادر سراہی ہے ، اس طرح ایسا تھم اکالنا جس کا سلف صالحین میں سے کوئی قائل



ہے ،اور ساع بخلی صفاتی والوں اور اصحاب تکوین (ترقی پذیر اصحاب سلوک ) کے لیئے ہے، جلی ذاتی کے مقام میں صرف سکون ہے، فناہے، مصحل ہو نااور مستغرق ہو تاہے -----والله تعالىٰ اعلم ساع کی بدیاد کیسی ہے؟ قاعدہ (۲۰) قبول کرنے کی استعداد اس قدر ہوتی ہے جس قدر قبولیت

کی طرف توجه ہو، 🚓 جس شخص کا ساع حقیقت کی ہنیاد پر ہودہ حق کی معرفت حاصل

•

کرلیتا ہے،ادر 🛠 جس کا ساع خواہش تفس کی بہا پر ہوا۔۔۔ راحال حاصل ہوتا ہے ادر الله جوہتقا ضائے طبیعت ساع اختیار کرے اسے صرف وقتی طور پر فائدہ حاصل ہو تا ہے، یکی دجہ ہے کہ جو شخص دنیا کے لئے مسائل کاعلم حاصل کر تاجائے گادہ حق سے د در ہی ہو تا جائے گا ، ادر اکثر لوگ قصہ گوادر واعظوں کی عام محافل سے صرف وقتی لطف حاصل کرتے ہیں،صاحب حقیقت (اور عارف) جس راستے سے بھی نگلے،اس کیلئے فائدہ ہی فائدہ ہے۔خوب اچھی طرح ذہن تشین کر کیجئے ! شرح : غالباحقیقت کی ہاپر سائع سے مراد بیہ کہ اس سے حق تعالیٰ کا مشاہدہ حاصل ہوادر اس کی صفات منکشف ہوں ، نفس اور طبیعت کے دخل کے بغیر ول میں ذوق اور سر در حاصل ہو، بعض علماء نے فرمایا کہ ساع کا اہل وہ ہے جس کا دل زندہ اور نفس مردہ ہو، ایستَفَادَ التَّحقُقَ سے مرادیہ ہے کہ حق کی معرفت ، ثابت قدمی اور معرفت پر استفامت کا صل ہو، 🖓 جس شخص کے ساع میں نفس اور اس کی صفات کے باقی رہنے کا دخل ہو آہتے جال کی بر ائی اور باطن کا فساد حاصل ہو گا ، کیونکہ نفس برائی کابہت تھم دینے والا ہے ، 🖓 اور جس کا سائل تقاضائے طبیعت کی بتا پر لہود بعب کے طور پر ہوا ہے وقتی مسر ت اور راحت حاصل ہو گی، جیسے کہ حواس کی

خوا، شات اور ان کی لذتوں کے مناسب چیزوں مثلاً لذیذ کھانوں وغیرہ سے دقتی لذت حاصل ہوتی ہے، یا جیسے کہ گھاس میں لگائی ہوئی آگ عارضی طور پر تیش کا فائدہ دیت ہے، جس کام میں نفس اور طبیعت کاد خل ہو دہد ہضتی اور حق سے دور کی کاباعث بیما ے، اگرچہ وہ شرافت و فضیلت والاباعث اجراور ذریعۂ تواب ہو، مثلاً علم، اس عمل کی توبات ہی چھوڑ بیئے جو اس مر ہے کانہ ہو - اکثر لوگ عام محافل سے فقط دقتی طور پر لطف اندوز ہوتے ہیں۔

#### https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

· · ·

141

کتاب کاف پر پیش اور تاء مشدد ، مکتب اور مدرسه کے معنی میں آتا ہے ، حاشیہ میں اس کی تغییر قصہ کو مقررین سے کی تخ ہے اور المیعاد کا معنی داعظ میان کیا م میاہے، حاشیہ میں سیر بھی بیان کیا کہ داعظ کو میعاد اس لئے کہا جاتا ہے کہ دہ لوگوں کو وعد کی ماپر امید دلاتا ہے اور وعید کی ماپر ڈراتا ہے، میعاد مروزن مرکفار مے۔ عارف جس کی نظر حق تعالیٰ کے قعل اور اس کی تعریف کی طرف ہوتی ہے دہ ہر چیز سے اس کے مناسب علم حاصل کرتا ہے اور اس سے معانی د مطالب اخذ کرتاہے،عبرت دنفیحت حاصل کرتاہےاور اپنے علم میں اضافہ کرتاہے۔۔۔۔ پیر ہاری سمجھ کے مطابق اس کلام کی شرح ہے۔ اکابر اولیاء سے ساع کی میانعت قاعدہ (۲۱) کمن چیز کو کمی امر عارض کی وجہ سے منع کرنے کا مطلب پیہ نہیں ہے کہ دہ چیز فی تفہہ جائز نہیں ہے متاخرین صوفیہ کے محققین اور اکثر فقہاء نے وقتی حالات کے پیش نظر عارض ہونے دائے اسریعنی ساع کے سبب پیدا ہونے والی بد عت ادر تمراہی کی وجہ سے ساع کو ممنوع قرار دیاہے ، یہاں تک کہ ( میں محی

الدین این عربی ) حاتمی نے فرمایا کہ اس زمانے میں کوئی مسلمان ساع کا قائل نہیں ہو کا،اور جو شخ ساع کا عامل اور قائل ہواس کی اقتدا نہیں کی جائے گی، حضرت شخ ابد الحسن شاذلی فرماتے ہیں میں نے اپنے استاذ سے سائع کے بارے میں پوچھا تو انہوں ب جولاً بيراً بي ترجى إليهم الفوا آبَانَهُم ضَالِينَ فَهُم عَلَى آثَارِهِم يُهْرَعُونَ ب شک انہوں نے اپنے آباء کو تمراہ پایا تو وہ ان نشانات پر تیز چلائے جاتے ہیں ، ابن نجید نے فرمایا : ساع میں ایک لغزش ہے اور اتن اتن مر تبہ لوگوں کی غیبت کرتے سے نمری ہے، ممانعت کے حکم کااندازوں ہے جواجتماعی ذکر کابے، امل کا حکم

177

بلحہ بعد میں پیدا ہوا، یہاں تک کہ میں محمی الدین این عربی حاتمی نے فرمایا کہ اس زمانے میں ساع مسلمانوں کی شان نہیں ہے ، کسی مسلمان کے شایان شان نہیں ہے

که اس کا قائل ہو، چہ جائیکہ کوئی متق اس کا قائل ہو، یہ بھی فرمایا کہ جو شخ سام کا عامل ادر قائل ہودہ اقتداء کے لائق شیں ہے، یہ شدید ترین انکار ہے، سائ ادر اس کے عال سے چنے کی سخت تاکید ہے۔ قطب وقت استاذ الوالحن شاذلی فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے استاذ حفرت في مجد السلام متين في سائ كبار من دريافت كياكه اس كالتم كيا ب ؟ اور اس ب عاطو ل كامال كياب ؟ تو انهو ب في تي تر يمز حى إنهم ألفوا

أى وَجَدُوا بِ ثَك انهول ني إلى جابًا تَهُم اى قد ماتَهُم وَ مَسْاتِحَهُم اين كاء لينى متقديمن أور مشارع كو صالِينَ طريقَ المحق راه حق س كليح موت فَهُم على آلاً رهم يُهو عُون إهواع سے مين مجول ب، جس كامتن ب مجبور كرياور تیر چلانا-ان بی سے منقول ہے کہ جس نے ساع کو معمول سایادر خالموں کا کھانا کھایا اس میں یہودیت کی طرف سمی قدر میلان پایا میا ہے ، اللہ تعالیٰ نے یہود یوں کے بار من ارشاد فرمايا : سَمَعُونَ لِلكَذِبِ أَكَالُونَ لِلسُّحْتِ جمود بهت سن والے اور حرام بہت کھانے والے -ابن نَجید نون پرزبر، جیم کے بیچے زیر اور یاء ساکن، فرماتے ہیں: ذله في السماع ليعنى ساع مين أيك قتم كا تكلف إور مادث ب أور ساع مين ریاکاری آتی اتن بار لوگوں کی نیپ کرنے سے برتر ہے ، یہ اشارہ ہے نی اکر معلقہ کے اس ار شاد کی طرف کہ غیبت ڈنا سے زیادہ شدید ہے ---- نعوذ باللہ من ذلك حضرت جنید پہلے سام سے شغل کرتے تھے پھر موزوں ہم تشین میسر نہ ہونے کی، ا يرترك كرديا-ساع ممنوع بياجائز؟

حاصل تظم بیہ ہے کہ برائی کے راستے ہند کرنے اور ناچائز کا موں میں داقع ہونے کے خوف کی منابر سلم ممنوع ہے، ایسا ہو تار ہتا ہے کہ ایک شے سے منع کیا جاتا ہے اور اس سے پچنے کی تلقین اس لیے کی جاتی ہے کہ انسان ممنوع کام میں داقع نہ ہوجائے اور دہ شے اس ممنوع تک نہ پہنچادے ، جیسے کہ حرج دالی چیز میں داقع ہونے کے خوف سے اس چیز کوترک کردیا جاتا ہے جس میں حرج نہیں ہوتا ، مثلاً 🖧 غیر شادی شدہ ، پیٹ بھر کر کھانالور خوشبواس خوف سے ترک کر دے کہ کہیں حرام

شہوت میں مبتلانہ ہو جاؤل، 🖓 ذکر کے لئے جمع ہونا بھی اسی قتم ہے ہے جب کہ اجتماع میں مرد ، عور تیں ، فاسق اور اہل غفلت موجود ہوں ، جو حضرات پر ائی کے راستوں کے بند کرنے کے قائل ہیں دہبالکل ساع سے منع کرتے ہیں اس خوف کی ما پر کہ کہیں سنے دالا پیدا ہونے دالی برائی میں داقع نہ ہو جائے، کہیں ایسانہ ہو کہ سل سمی ممنوع اور مکردہ تک پہنچادے ، اور جو اس بات کا لحاظ نہیں کرتے وہ اس صورت ے منع کرتے ہیں جہاں باطل اور ناجائز پایا جائے ، پہلا قول زیادہ مختلط، محکم اور زیادہ سلامتى والاب - والله تعالى اعلم ساع کی طرف داعی ضرور تیں ؟ قاعدہ (۲۲)جو چیز ضرورت کی سار جائز قراردی جائے وہ بقد ر ضرورت ہی روا رکھی جائے گی، اسے ضرورت کی حد تک ہی محدود رکھا جائے گا، ادر اس میں سحت اور کمال کی شر ائط کالحاظ ر کھاجائے گا، سک کا تعلق بھی اسی متم ہے۔ ساع کی طرف داعی چند ضر در تیس سے جیں ا- تحريك قلب : تاكه حركت مي لان والى ش (ساع) كي ذريع معلوم

کرے کہ اس کے دل میں کیاہے ؟ (اللہ تعالیٰ کی محبت یا اس کے غیر کی ؟) بعض او قات اس مقصد کے لئے ترغیب وتر ہیپ پر مشتمل کتاوں کے مطالعہ اور طریقت کے رفیق پایشنج کی محبت پر اکتفا کیا جاتا ہے ۲۔ جسم کو پیندیدہ محسوسات اور شوق انگیز اشیاء کے ذریعے راحت پہنچانا، تاکہ وارد ہونے والے قوی حالات اسے ہلاک نہ کردین ، بعض لوقات اس کی بجائے انساني معمولات مثلا نكاح اور مزاح -- كام لياجاتا --۳- یخ کامریدین کی سطح تک اترنا، تاکہ مریدین کے دلباطل کے سانچ میں

حق کے قبول کرنے کے لئے تیار ہو جائیں، کیونکہ طبیعت کے داسطے کے بغیر ان میں حق کے قبول کرنے کی طاقت شیں ہوتی، شرح : شخ نے اس قاعدے میں میان کیاہے کہ مشائخ جو ساع اختیار کرتے ہیں اور اسکار تکاب کرتے ہیں اس کاباعث اور اس کی طرف بلانے والا کون ساام ہوتا ہے؟ یشخ نے اس کا نام ضرورت رکھاہے ، کیونکہ مشائخ جس حال میں ہوتے ہیں ساع اس حال کی ضرورت ہوتاہے-بهاير ضرورت جائز كام بقدر ضرورت یشیخ نے فرمایا کہ جو چیز ضرورت کی بہا پر مباح ہو ،اس کا اندازہ ہفد ر ضرورت ہی کرنا چاہیے ، ایسے ضرورت کی حد تک ہی محدود رکھنا چاہیے ، اس کی شرطوں اور آداب کی رعایت کرنا چاہیے، ان سے تجاوز شیں ہونا چاہیے ، ان کے بغیر وہ چیز مباح سیں ہوگی، شرائط کے بغیر تفس جواز اور رخصت سیس پائی جائے گی جیسے کہ ساع کے بارے میں اکثر علماء کے نزدیک مختار ہے ، بعض علماء کے نزدیک (شرائط کے بغیر) كمال اور استخسان شيس پايا جائے گا-یشیخ اور دیگراہل علم سے نزدیک ساع کی طرف داعی تنمین چیزیں ہیں :

ا- دل کی تحریک ادر اس کے حال کی تفتیش ہے ، تا کہ معلوم ہو کہ دل میں اللہ تعالٰی کی محبت ہے یاس کے غیر کی ؟ نیز اللہ تعالیٰ اور اس کے دین کی طلب کے سلسلے میں اسے کوئسی چیز پسند ہے اور کونسی ناپسند ؟ اس طرح یہ بھی معلوم ہو کہ اے عالم آخر ت اور عالم قدس کی طرف شوق ہے یا جھوٹے جہان کی طرف ؟ اور بیہ اس لیے کہ ساع باطن میں چھپی ہوئی چیز کواجاگر کردیتاہے،انسان کواس کی محبوب شے کی طرف کھنچتاہے، ادر اس کی محبت ور غبت کو دوآتشہ کر دیتاہے ، بیہ ساع ادر ہر اس چیز کی خاصیت ہے جو

144

طبیعت میں تغیّر لائے ، ذدق د شوق میں امنافہ کرے اور توجہ کو ایک طرف مر کوز کرے، بیاعث نہ تو ساع میں مخصر ہے اور نہ ہی اس کے ساتھ خاص ہے بلحہ اس کے لئے ترغیب وتر ہیب کے بیانات کا مطالعہ کافی ہے۔ کماب وسنت اور ہزر کوں کی الی کہادل سے جو نصیحتوں ، مواعظ ، نفس کے مکردں ادر اس کے احوال پر جیمیہ ادر قرب دوصول اور سلوک کے مقامات کے ذکر پر مشتل ہوں، نیز کس صالح بھائی یا بیخ کامل کی صحبت ، ان کی زبانوں سے علم کا حاصل کر مالور ان کی محبت سے انوار کا حاصل کرناہمی کافی ہے۔ صالح کھائی سے مرادوہ مخص ہے جو طریقت کاعالم اور خیر خواہ دوست ہو، اگرچہ کامل د عمل اور داصل چیخ نہ ہو ، کامل صغات دالے بیٹ کادجود تو نادر ہے ، اگر ایسا کامل فیجنج نہ ملے تو طریقت کا سلوک مطے کرنے کے لئے خیر خواہ اور ہمدر در قض کا وجود ادر اس کی امداد ہی کافی ہے ، ادر آگر ایساہند و خدا لے جو بعض مغات میں کامل ہو ادر بعض میں کامل نہ ہو تو مفات کاملہ میں آئے بی خوز (مرشد) سالے اور باقی مغات میں اسے بھائی بتالے، مقعد کے حاصل کرنے کے لیے میں کافی ہے۔ ۲- ساع کی طرف داعی دوسر ی ضرورت بدن کوآرام پنچانالور دلچیپ محسوسات کے

ادراک اور ان سے لطف اندوز ہوئے کے ذریعے بدن کوراحت فراہم کرنا ہے، تاکہ ہر داشت سے زیادہ دار د ہونے دالی قوی کیغیات اور ان کے آثار دانوار سے ہلاک نہ ہو جائے، میں کتا ہوں اس کے مشابہ ہے اہل جنت کا بجنتی تعتوں میں دلچیں لیتااور ان میں مشغول ہوتا، تاکہ مشاہد ہُ ذات کے سلطان کے غلبے کی دجہ سے معتمحل اور فتانہ ہو جائیں اور مغات کے بردوں کا کشف حاصل کر سکیں - (سام کی طرف داعی تیسری مردرت ماحب تعرف کے بیان میں ملاحظہ ہو) ماحب تعرف نے تین امور کو ساع کادامی قرار دیاہے-

0-أكسماع إستِجْمامُ النَّفْس : الجمّام كامعني راحت حاصل كرمّاب، لعني تفس كا راحت حاصل کرماادرا سے طلب راحت میں مشغول کرما، کہاجاتا ہے جکم الفَرَس جماماً جب تحور بی تھکاوٹ دور ہو جائے، صاحب تعرف نے فرمایا : یہ ان ظاہر کی معاملات والول کے لئے ہے جو تمام او قات مجاہدہ میں صرف کرتے ہیں اور مسلس ریامت کرتے ہیں، جب ان کے نفوس تھک جاتے ہیں اور بے بس ہو جاتے ہیں تو ساع کا شغل کرتے ہیں، ان کا مقصد سے ہو تاہے کہ عبادت و طاعت پر پاہندی کے سلسلے میں قوت اور مدد مل جائے-٥- کشالیش حال : بیرباطنی احوال اور دل کے اعمال والوں کے لئے ہے ، مثلاً خوف ، رجا صدق، معرفت، محبت، رضا، صبر ، مر اقبہ ، شوق ادر دجد دغیر ہ ان احوال کے صاحب کوان احوال میں ساع کے ذریعے وسعت حاصل ہوتی ہے، اس پر دار د ہونے دالی کیفیات کا آس کے حال کے مطابق انشر اح حاصل ہو تاہے ، اس کے معمولات کو جاری رکھنے اور ان میں ترقی کرنے کے جذب کو فردغ ملتاہے-٥-اصحاب اشغال کے لیے ایر ارکا حاضر کرنا، پی بھن عار فین کے لئے ہے، ان کی کو شش ہیہ ہوتی ہے کہ ان کے امرار (لطائف) کو تحویت اور اللہ تعالٰی کی یاد میں

مشغولیت حاصل ہو ، اس سلسلے میں ان کے لئے بعض او قات کوئی اہم چیز رکاد ہے بن جاتی ہے ، ان حضرات کو اکثر طور پر ساع کی حاجت شیں ہوتی، کیونکہ وہ اس محرومیت سے دور ہوتے میں جو دجد کے حاصل کرنے کی طرف مختاج ہاتی ہے ، کیکن بعض او قات انہیں ایسے انسانی عوارض لاحق ہو جاتے ہیں جو انہیں روحانی مرتبے سے روک دیتے ہیں ، تب انہیں اسر ارکے حاضر کرنے اور ان کے منبط میں سام کی حاجت ہوتی ہے۔ یه وه منروریات بین جو ساع کی طرف داعی بین ، بعض او قات جسمانی

راحت ادر آرام حاصل کرنے کے لیئے ساع کی بجائے دیگر انسانی معمولات مثلاً مباشرت ، باغول کی سیر ، اور پھولوں کو سو تھناد غیر ہ مشاغل کا سہار الیا جاتا ہے ، جن سے طبیعت کوآرام، راحت اور خوشی حاصل ہوتی ہے، تھکادٹ اور مشقت دور ہو جاتی ہے ، بعض حضرات کہتے ہیں کہ ان امور پر ساع کو اس لئے ترجیح دی جاتی ہے کہ ساع د بریا نہیں،اس کااثر نفوس میں دیریتک نہیں رہتا اور نفوس میں مصراثر پیدا ہونے کا سبب نہیں بنتا، کیونکہ بیہ فضا سے فضا کی طرف اور ایک کان سے دوسرے کان کی طرف منتقل ہو تاہے۔ پھر صاحب تعرف نے فرملا : طبائع ساع وغیرہ جن اشیاء سے راحت حاصل کرتی ہیں ارباب کشف د مشاہدہ ، اسر ارد لطائف کے ذریعے میدان کشف میں حاصل ہونے دالے اسباب کی بدولت ان سے مستغنی ہوتے ہیں-یشیخ (زرّدق) کے میان کے مطابق ساع کی طرف داعی ضرور توں میں سے (مثارُخ کا) مریدین کے لئے نچلے مرتب میں آنا ہے تا کہ ان کے دلباطل کے سانچ میں حق کو قبول کرنے کے لئے تیار ہو جائیں، پیچنی مشائح کا مریدین کے فائدے کے لیے اپنے مقام سے پنچے آناادر باطل لیعنی گانے کی صورت میں ان کے دلوں میں حق کا

پنیاناہے، کیونکہ مریدین کے نفوس خالص حق کوبلاداسطہ قبول نہیں کرتے،اشعار کا خوش الحانی سے پڑھناحق کود لکش بہا کر پیش کرتا ہے اور ول کے قریب بلحہ اس میں داخل کردیتا ، منظوم کلام نتر کی نسبت زیادہ موژ ہو تا ہے، نظم کی مثال زیورا کی ہے (جو مضمون کو دلکش بیادیت ہے ۲ا قادری)، یہ ایسے ہی ہے جیسے کڑوی دوا میٹھی چز میں لپیٹ کر کھلادی جائے، اچھی آداز کے ساتھ پڑ ھناسونے پر سمائے کی حیثیت رکھتاہے، بعض ظریف الطبع علماء نے کہا کہ غیر منظوم کلام کی مثال اس آزاد عورت کی ہے جس نے زیور نہ پنے ہوں اور شعر کی حیثیت اس لونڈی کی ہے جس نے زیور پنے

ہوئے ہوں۔ قائلین کے نزدیک ساع کی شرائط قاعده (۳۳) جب کسی امرکی صحت یاس کا کمال کسی شرط پر موقوف ہو تواس امریس اس شرط کی رعایت کی جائے گی، در نہ دہ امرا چی حقیقت ادر اصلیت سے خارج ہوجائے گا، قائلین کے نزدیک ساع کی تین شرطیں ہیں۔ ا-اس زمان د مکان کی رعایت جس میں ساع داقع ہو،ادر ان ہم نشینوں کی رعایت جن کی معیت میں ساع ہو۔ ۲-وقت ایساہو کہ اس میں شرعی یاعاد می اعتبار سے کوئی ضرور می یازیادہ اہم امر مانع نہ ہو، کیونکہ رخصت والے امر کے مقابل کمی اہم کام کاترک کرتا خق کے بارے میں کو تاہی اور حقیقت کے خلاف ہے۔ ۳-اس دفت سینه نفسانی خوادشایت سے پاک ادر سچااطمینان حاصل ہو ، صرف اس دفت حرکت کرے جب حال کا غلبہ ہو، اگریہ محسوس ہو کہ اس پر حال کا غلبہ ، شیں ہے،اور دیکھنےوالااد نیٰ در جے کا ہو تو تشکیم کرے،اور اعلیٰ مرتبے والاا سے تنبیہ کرے،ادر ہم پایہ ساتھیا۔۔ یاد دلائے، صوفیہ اس وقت تک خیر کے ساتھ رہیں گے جب تک اپنے احباب کے حال کی تفتیش کرتے رہیں گے ، جب دہ صلح جُوہو جائیں گے توان کادین کمز در ہو جائے گا، کیونکہ دہ صلحاس وقت کریں گے جب حاضرین کے عیوب سے چیٹم یو شی کریں گے ،اس لیئے کہ عام آدمی تبھی بھی عیب سے خالی نہیں ہوتا۔ شرح : ہر شخص جانتا ہے کہ شرط نہ پائی جائے تو مشرد طبقی نہیں پایا جاتا، لہذااگر صحت کی شرط نہ پائی گئی جیسے طہارت ، نماز کے صحیح ہونے کی شرط ہے ، تو

,**|∠**+ , صحت بھی نہیں پائی جائے گی اور اگر کمال کی شرط نہ پائی تی تو کمال نہیں پایا جائے گا، جسے اطاعت ، کمال ایمان کی شرط ہے-ساع کے قائلین کے نزدیک ساع کی تین شرطیں بی ٥- زمان ، مكان اور اخوان (رفقاء) يعنى بايركت زمانه جوجو شوق كي آمياري كرے اور دل کو پر اگندہ نہ کرے ، پر لطف مکان میں محرم راز اور ہم خیال احباب کے علادہ کوئی غیر نہ ہو، کہتے ہیں کہ بھن مشائح کی ایک فقیہہ کے ساتھ دوستی تھی، جب ساع کاوفت ہو تا تواس فقیر کور خصت کر دیتے ،باوجود یکہ وہ احباب میں شامل سے لیکن ان کی موجود گی میں محفل ساع منعقد شیں کرتے سے ، شیخ اد العباس حضر می کها کرتے نتھے کہ ساع کا ایک طریقہ ہے ، کمین معرفت دالوں کے لئے۔ ٥-ایساد قت ہو کہ شرعایا عادة كوئى ایساامر آڑے نہ آئے جو ساع سے اضل ، اتم ادر زیادہ لائق ہو، کیو نکہ ادنیٰ کام کے لئے اعلیٰ کو چھوڑ ناراہ حق میں کو تاہی اور مقصد کے خلاف ہے۔

۰ - ساع سچائی پر جنی ہو ،ادر اس دفت سینہ نفسانیت سے پاک ہو ، تکلف ،ریاکار ک

ادر تصنع مسے خالی ہو، صرف اس دفت جرکت کرے جب حال کا غلبہ ہو، بھن سیح صوفیوں کے بارے میں منقول ہے کہ انہوں نے ساع کے دوران باتھ اتھایا، بحر ہاتھ اثھا ہی رہا، اسے پنچے نہیں کیا، اس بارے میں ان سے یو چھا گیا، تو انہوں نے فرمایا کہ میں نے غلبہ کال کی منابر ہاتھ الثولیا تھا، بعد از ال وہ حال باقی شیس رہا تو اس ال مح بغیر کیے بیچے کرادیتا؟ اگر مباحب حال کے بارے میں محسوس ہو کہ اس پر حال کا غلبہ نہیں ہے (اس کے بادجود وہ حرکت کرے) تواگر دیکھنے والا سننے والے سے کم مرتبہ

ہو توسر تشلیم خم کردے،اور اس پر اعتراض اورا نکارنہ کرے،اور اگر بائد مرتبہ ہو تواہے روکے اور اوپ سکھائے ، اور اگر اس کا دوست اور ہم مرتبہ ہو تواسے یاد دہانی کرے ادر تنبیہ کرے ،اس لیے علماء نے کہاہے کہ صوفیہ اس وقت تک خیر کے ساتھ ہوں گے جب تک اپنے ہر ہم نشین کے حال کی جبتحوادر تفتیش کرتے رہیں ہے ، انہیں ان کے احوال پر تنبیہ کرتے ر ہیں ہے ،ادر سکوت اختیار نہیں کریں ہے ،جب وہ ملح کلیت ادر سکوت اختیار کرلیں گے ،لوگوں کے عیوب پر متنق ہو جائیں گر ادر انہیں تنبیہ نہیں کریں گے تو ان کا دین کمز در ہو جائے گا اور ان کے احوال در ست نہیں رہیں گے ، کیونکہ ان کی صلح اور اتفاق ای وقت ہو گاجب دہ عیوب سے چشم یو شی اور نغافل پر تیں گے ، کیونکہ عام آدمی میں کوئی نہ کوئی عیب يايابى جاتا ہے-رہاتو قف، ترک انکار ادر تشلیم تواس کی جگہ ہی د دسری ہے، یہ تفتیش اور تنبيه تمام مؤمنين ميں جارى ہے اور سب كوشائل ہے، كيونكه امر بالمعروف اور نہی عن المتحر ہر صاحب ایمان پر واجب ہے ، مشہور مقولہ ہے : المُنومِنُ مِرآةُ المُنومِن جرمومن دومرے مومن كالمَيْه ب، اس كا ایک مطلب یمی ہے۔صوفیہ کی تخصیص اس لیج ہے کہ وہ اس کے زیادہ لائق ہیں، کیونکہ وہ پوری کو سش سے اخلاق کی در سی اور اعمال کی اصلاح کے دریے ہوتے ہیں۔ حال میں محوصاحب وجد، محنون کے حکم میں قاعدہ (۲۴) صاحب وجد اپنے حال میں ڈوب جاتا ہے ، اس حال میں

121

اسے اپنے او پر اختیار نہیں رہتا، اس حال میں وہ مجنون کے تھم میں ہے ، کیو نکہ اگر واقعی اس کی ایسی حالت ہو تو اس کے افعال کا اعتبار نہیں ہے اور نہ ہی اس پر احکام جاری ہوتے ہیں، مدہوش کی طرح اسے فوت شدہ نمازوں کی قضالازم ہے، اس لیے کہ اس نے اس حال کا سبب خود اختیار کیا ہے اس حال میں صادر ہونے دالے افعال میں اس کی اقتراجائز نہیں ہے، جیسے 🛠 شیخ ایوا کحن نور کی نے حالت تواجد میں اپنے ساتھیوں کے تحفظ کے لئے قربانی دیتے ہوئے اپنی گردن تلوار کے آگے پیش کردی (ان کابی فعل خاص حالت میں تھا)ورنہ توبیہ اپنے قتل میں امداد دینے کی صورت ہے اللہ ای طرح اید حمزہ کی حالت ، جب انہوں نے اپنے آپ کو کنو کیں میں گرادیا ، پھر وہ ہلاکت کی جگہ سے نکالے گئے، 🖓 اس طرح شیخ شبلی نے داڑھی منڈواد کی،اور جب انہیں اپنے خل کا حساس ہوا تو مال دریا میں پھینک دیا ، بیہ اور ان کے ان جیسے دوسر ے اعمال جوابیخ طاہر کے اعتبار سے شریعت کے موافق نہیں،ان کاباعث غلبۂ حال بنا، جیے کہ ان کے داقعات سے ظاہر ہے۔ ان افعال مين ان كالتظم مجنونون والأيب، رقص وغيره افعال بهي أي ز مرے میں آتے ہیں، پس معذور پر کوئی عمّاب شیں ہے ، کیونکہ اس نے مخالفت

شریعت کارادہ نہیں کیا، چونکہ اے این حرکات پر کنٹرول نہیں ہے اس لیے اس نے جو کچھ کیا ہے اس کے سوادہ کر ہی نہیں سکتا، نبی اکر م علیظتی نے ایک محنون عورت کو فرمایا کہ اگر توصبر کرے تو تیرے لئے جنت ہے، پامیں تیرے لئے دعا کروں ؟ تواللہ تعالیٰ تجھے شفا عطا فرمادے ، وہ جنت کے حصول پر راضی ہو گئی ، بیہ انداز فکر ازراہ تعصب انکار کرنے اور محض حمایت کرنے سے بہتر ہے اور یہ خق کے زیادہ قریب ہے کیونکہ (انہباءاور فرشتوں کے علادہ) کوئی معصوم نہیں ہے۔واللہ تعالیٰ اعلم

وجد کیاہے؟ شرح: تترف میں ہے کہ دجد، دل پر دار دہونے والاغم یا گھر اہن ہے، یا آخرت کے احوال میں سے کسی حال کا ویکھنایا ہمدے اور اللہ تعالیٰ کے در میان کسی حالت کامنکشف ہوتاہے، بعض مشائخ نے فرمایا :وہ دل کاسنیااور دیکھناہے ،اور تواجد بیہ ہے کہ انسان اپنے باطن میں جو پچھ حاصل کرے وہ اس کے ظاہر پر جلوہ گر ہو، <sup>ش</sup>خ الوالحسن نوری فرماتے ہیں کہ وجد شوق کادہ شعلہ ہے جوانسان کے برتر پر ظاہر ہو تا ہے تواس حالت کے دارد ہونے پر اعضاء میں خوشی یاغم کی دجہ سے اضطراب ظاہر ہو جاتا ہے ، مشائخ نے فرمایا کہ وجد جلد زائل ہو جاتا ہے اور حرقۃ لیعن محبت کی گرمی بر قرار رہتی ہے اور زائل نہیں ہوتی ، بعض مشائخ نے فرمایا : وجد اللہ تعالٰی کی طرف ے مقام مثاہدہ کی طرف ترقی کی بھار توں کانام ہے (التعر ف)<sup>ا</sup>س جگہ وہ احوال مر اد ہیں جنہیں سنے والاسل کے دوران محسوس کرتاہے۔ شیخ (زرّدق) فرماتے میں کہ وجد اگر اس در ہے کا ہو کہ اس حالت میں انسان کااپنے او پر قابد نہ رہے، اس کا اختیار اور صبط ہاتھ سے جاتار ہے تودہ معذور ہے،

اِس حالت میں اس سے صادر ہونے دالے افعال پر احکام جاری نہیں ہوتے ، اس کا وہی تھم ہے جو مجنون کا حالت جنون میں ہے، اس کے افعال کا اعتبار نہیں ہوتا، ادر اس پر شرعی ادر عرفی احکام جاری نہیں ہوتے ، لیکن بیہ اس دفت ہے جب بیہ حالت تکلف کے بغیر پائی جائے اور اس میں صبط، عقل ادر اختیار کا کوئی حصہ نہ پایا جائے ، ظاہر ہے کہ بیہ جنون کی حالت ہے ،ادر مجنون وہ ہے جو عقل واضیار سے عار ی ہو ،لیکن صاحب وجد کو بیہ حالت ایک عار منے (ساع وغیرہ) کی ہار لاحق ہوئی ہے ، لہذااس حالت کے دوران اس سے جو عمل چھوٹ کماہے اگر فرض ہے تو نشے دالے کی طرح اس کی قضا

12M

لازم ہے، کیونکہ درامل اس نے اس حالت کے وجود کا سبب اپنے کسب اور اختیار سے اپنایا ہے، اس لئے دہ عمل اس کے ذمہ سے ساقط نہیں ہوگا، بلحہ قضادا جب ہوگی حالت وجد میں گردن جلاد کے آگے رکھ دی

دیا، اور خلیفۂ وقت کو اطلاع دی، اس نے ظلم دیا نہیں قاضی کے پاس لے جاؤ، ت نور ی قامنی کے سامنے پیش ہوئے ، قامنی نے ان سے عبادات، طہارت اور خماز ے مسائل یو جصے ، <del>تی </del>تے مسائل میان کئے ، پر فرمایا : اس کے بعد بیر بھی سن کیجئے کہ اللہ تعالیٰ کے چھ بندے ایسے بیں جو اللہ کی بات سنتے ہیں،اللہ کی بات کرتے ہیں،اللہ کی معیت میں داخل ہوتے ہیں، اللہ کی معیت میں باہر لکتے ہیں، اللہ کے لیئے کھاتے ہیں اور اللہ کے لیئے

لباس پنتے میں (جل جلاله) ان کی گفتگو سن کر قاضی پر شدید کرید طاری ہو گیا، قاضی نے خلیفہ سے ملاقات کی ادراے کہا کہ اگر میہ لوگ زندیق میں تورد کے زمین پر کوئی مُوجِد نہیں ہے ، خلیفہ نے تظم دیا کہ انہیں رہا کر دیا جائے۔ بان کیاجاتا ہے کہ جب ان لوگوں کو سر قلم کرنے کے لئے لے جایا گیا تو حضرت جنید بھی ان کے ساتھ تھے، انہوں نے کہا کہ میں صوفی نہیں ہوں، بابحہ میں فقیہہ ہول اور او تور کے مذہب پر ہول، او تور امام شافعی کے اصحاب میں سے تھے، بعض رولیات میں ہے کہ حضرت جنید نے فرمایا : میں سفیان توری کے مذہب پر ہوں، بعض علاء کا خیال ہے کہ بیہ روایت زیادہ مناسب ہے کیو نکہ سفیان توری فقیہہ صوفی بتھے،زیادہ سیجھے بیہ ہے کہ دہ بع تور کے مذہب پر بتھے، اس طرح حضرت جنید لہتلاء سے رہائی پائے ، میان کیا جاتا ہے کہ شیخ نوری اس فتنے رہائی کے ہعد حضرت جنید کو کها کرتے تھے کہ آپ ہمارے گروہ میں داخل نہ ہوں آپ فقیہہ ہیں ،ادر ہم اہتلاء اور فتنہ کا شکار میں، شیخ نوری کا بیہ تو اجد اور جلاد کے سامنے اپنے آپ کو سر قلم کرنے کیلیج پیش کرنا شدت وجد ، اختیار کے سلب ہونے اور اپنے اوپر قابونہ ہونے کی ہا پر تھا،جو کہ جنون کے حکم میں ہے،ورنہ توبیہ اپنے قتل میں امداد دینے کے متر ادف ہے ادر ایسا تعل حرام ہے ، کیونکہ اپنے آپ کو ہلاکت میں ڈالناخود کشی کے حکم میں ہے اللد تعالى كافرمان ب : وكَا تُلقُوا باَيدِيكُم إلى التهلكة (٢/ ١٩٥) "ايخ آپ کو ہلا کت میں نہ ڈالو" شیخ ابد حمزہ کنوئیں میں گر مکنے ، کسی کونہ پکارا ایسای ایک دافتہ حضرت او حمزہ کا ہے جب دہ کنوئیں میں گر گئے ، پھر

124

انہیں ہلاکت کی اس جگہ سے نکالا حمیا، حضرت او حمزہ خراسانی نے بیان کیا کہ ایک سال میں جج کرنے کے لئے روانہ ہوا، میں ایک راستے پر جارہا تھا کہ ایک کنو تیں میں ا حر گیامیر ، من فس نے تقاضا کیا کہ کس سے مدو طلب کروں، میں نے کہا : اللہ کی قتم ! میں کسی سے مدد طلب نہیں کروں کا ، یہ خیال ابھی پورا نہیں ہوا تھا کہ کنو کیں کے پاس ے دو مخص گزرے، ایک نے دوسرے کو کہا کہ آؤ کنوئیں کو ہتد کردیں، تا کہ اس میں کوئی گرنہ جائے ، دہ کانے لے کرآئے اور انہوں نے کنو کی کا منہ ہند کر دیا ، میں نے شور مجانے کاارادہ کیا، کیکن میں نے اپنے آپ سے کہا کہ میں اس سے فریاد کروں گاجو میر ی جان سے بھی زیادہ قریب ہے، چنانچہ میں خاموش رہا، ایک ساعت گزر کی تھی کہ کسی نے آکر کنو نیس کا منیہ کھولا ،اور اپنایاؤں لٹکا دیا، مجھے یوں محسوس ہوا کہ دہ آہت آواز میں کہ رہاہے کہ بھے پکڑ کیے، میں نے اسے پکڑ لیا، اس نے جھے باہر زکال دیا، کیا د کھتا ہوں کہ وہ ایک در ندہ ہے، جھے باہر نکال کردہ چلا گیا، ایک نادیدہ جستی نے کہا "اید حمزہ ! کیا بیر بہت ہی عمدہ طریقہ شیں ہے؟ کہ ہم نے تنہیں ہلاکت کے ذریعے ہلاکت سے نجات دی"-

شیخ شبلی *پر*ایک خاص حالت طار می ای سلسلے سے متعلق شیخ شبلی کی حالت ہے کہ انہوں نے اپنی داڑ حمی مونڈ دى، ايك نسخ مي ب تنوير لحيَّتِه انهول \_ جوناستعال كياجوبالول كوصاف كر دیتاہے، میرے نزدیک سے لفظ زیادہ بہتر اور موزوں ہے، بیان کیا جاتا ہے کہ تک علی کا ایک بیٹا فوت ہو کیا، تو انہوں نے داڑھی پر چونالکالیا، جس کی وجہ سے داڑھی کے ساتھ مو چھیں بھی غائب ہو تنئیں ،لو کوںنے کہا کہ پیخ کی دفات پرا نہیں صد مہ ہوا ہے، ان کی اس حالت پر اعتر اس کیا گیا، اور کس نے بھی ان سے تعزیت نہیں کی ، کچھ

عرصے کے بعد جب داڑھی کے بال آگ کیے تولو کوں نے اس سلسلے میں ان سے سوال کیا،انہوںنے کہا بھی معلوم تھا کہ لوگ میرے پاس آئیں گے ، تعزیت کریں گے اور خود غافل ہونے کے باوجود بھے اللہ تعالیٰ کی یادد لائیں کے ، جمھے رسول اللہ علیظہ کی حدیث کم پیجی ہے کہ جو مخص غافل ہونے کے باوجو دسمی کواللہ تعالٰی کی یاد دلاتا ہے وہ اللہ تعالیٰ کی نظر سے گر جاتا ہے،ادر اس کی طرف اللہ تعالیٰ کی لعنت متوجہ ہوتی ہے، میں نے اپنی داڑھی کی قربانی دے دی تاکہ نہ تو کوئی میرے پاس تعزیت کرے ، نہ غفلت کے باوجود بچھے اللہ تعالیٰ کی یاد دلائے اور نہ ہی میر می وجہ سے کوئی نقصان اٹھائے، میں نے ایساکام کیا کہ لوگ مجھ سے متنفر ہو گئے۔ می شیخ شبلی کابیہ فعل غلبۂ حال ادر سکر کی شدت کی ہتا پر جنون کی ایک قسم تھا، ان کی نیت اگر چہ صحیح تھی، جس میں اللہ تعالٰی کی تعظیم اور اللہ تعالٰی کی مخلوق پر شفقت تحمی، تاہم ایساخلاف شریعت کام کرنا جائز نہیں ہے۔ مال درياميں پھينک ديا یہ تھی بیان کیا گیا ہے کہ م<mark>یض</mark>خ شبلی نے اپنے خل کو محسوس کر کے مال دریا میں پھینک دیا،داقعہ بیہ ہے کہ <sup>شیخ</sup> فرماتے ہیں کہ میرے دل میں بیہ خیال گزرا کہ میں تخیل ہوں، میں نے ارادہ کیا کہ آج مجھے جو پچھ طے **گا**دہ سب سے پہلے ملنے دالے فقیر کودے دوں گا،اس دن جھے پچاس دینار مل محظے، میں وہ دینار لے کر ذکلا، کیاد کھتا ہوں کہ ایک تابینا فقیر بیٹھا ہے اور تجام اس کاسر مونڈر ہاہے، میں نے اس تابینا کو تھیلی پکڑائی ۔ **تودہ کینے لگاتجام کودے دو، میں نے کہایہ دیتار میں، کینے لگاہم نے تمہیں نہیں کہا تھا**؟ کہ تم حمل ہو، میں نے دہ تھیلی تجام کودی تواس نے کہاکہ میں نے عہد کیا ہے کہ اس فتیر سے پچھ معاد ضب لوں گا، میں نے وہ دینار دریائے دجلہ میں پھینک دینے ، اور

## 121

کہاکہ جو بھی تمہاری عزت کرے گااللہ تعالیٰ اے ذلت میں مبتلا فرمادے گا----مال کادریا میں پھینکنا فضول خرچی اور ناجائز ہے ، بیہ قعل ان سے غلبۂ حال کی بنا پر صادر ہوا جو حکم جنون میں ہے۔ ایسے دوسرے کئی واقعات ہیں کہ صوفیہ سے غلبئہ وجد کی بہا پر ایسے افعال صادر ہوئے جن کا ظاہر ، شریعت کے موافق نہیں ہے ، جیسے کہ ان کی حکایات سے ظاہر ہے، این جوزی اور ان کے ہم خیال علماء، صوفید کے ایسے افعال پر اعتر اض کرتے ہیں،اہل علم صوفیہ نے انہیں یہ جواب دیاہے کہ وہ ان افعال میں اصحاب جنون کے علم میں ہیں، میں نے اس متم کی کٹی چیزیں اپنے رسالہ مرج البحرین میں بیان کی -<u>U</u>t ای قسم سے قص وغیرہ ہے مثلاً کپڑوں کا بچاڑنا، سینوں پر ہاتھ مارتا، زمین بر گر جانا، اور لوٹ پوٹ ہونا، جو تلخص کسی طرح بھی شریعت کی مخالفت کا ارادہ نہ کرے اور جو پچھ وہ کرے اس کے علاوہ پچھ کرمااس کے کس میں نہ ہو ،بلحہ اس سے غیر اختیاری طور پرافعال سر زد ہوں ،اس کی حرکتیں (رقاصادُک کی طرح) منصبط نہ ہوں تودہ معذور ہے اور معذور پر نہ مؤاخذہ ہے اور نہ ہی عتاب ہے۔

یسیخ (زرّدق) نے بید عولیٰ کیاہے کہ جس مغلوب الحال کااپنے افعال پر قابد نہیں اور نہ ہی انہیں منفسط کرنے پر قدرت رکھتا ہے وہ معذور ہے ، اس پر استد لال کرتے ہوئے بیہ حدیث پیش کی کہ ایک عورت بے ہوش ہو جایا کرتی تھی،دہ نی اکر م میں میں جات میں حاضر ہوئی اور اس نے شکایت کی کہ وہ بے ہو ش ہو جاتی ہے لار برہنہ ہو جاتی ہے ، اس نے رسول اللہ علیظتے سے درخواست کی کہ میرے لئے دعا فرمائیں اور مجھے اس مصیبت ۔۔۔ نجات دلائیں ، پاایسے ہ**ی پچھ الغاظ کے ، رسول اللہ** متلانہ علاقہ نے فرمایا : اگر توجاب توصبر کر ، تو تیرے لئے جنت ہے یامیں تیرے لئے اللہ

تعالیٰ ہے دعا کر تا ہوں کہ کچھے شفاعطافرمائے ،وہ عورت رامنی ہو گئی کہ اسے جنت منظور ہے ، رسول اللہ علیق کااس عورت کو صبر کرنے اور اس حالت کے بر داشت کرنے کی تلقین کرنا جس میں وہ برہنہ ہو جاتی تھی اس بات کی دلیل ہے کہ بے اخیتار شخص کاعذر مقبول ہے،ایک روایت میں آیا ہے کہ نبی اکر م علیق نے اس کے لیے دعا فرمائي توده صحت مند ہو گني، واللہ تعالیٰ اعلم- یہ طریقہ لیحن تشلیم، ضبط داختیار نہ ہونے کاعذر پیش کر ماادر انکار میں تعصب کاترک کریا،باد جو دیکہ وہ فعل حق نہیں ہے اور عقائد میں تعصب (شختی) کا اختیار کرنا حق کے زیادہ قریب، زیادہ احتیاط اور سلامتی پر مشمل ہے-واللہ تعالیٰ اعلم حقيقى، طبعى اور شيطانى وجدكى علامات قاعدہ (۲۵) صاحب دچید اگر وجد کے دور ان ایسا مطلب محسوس کرے جوام علم، عمل یا حال کا فائدہ دے، اس کے ساتھ ہی دہ آرام اور لیٹنے کی رغبت محسوس کرے تواس کاد جد حقیق اور معنوی ہے۔ اگر اس کی توجہ اشعار کی موزد نیت اور خوش آدازی کی طرف ہو تو اس کا دجد طبعی ہے ، خصوصاً آگر نفس میں اضطراب اور

گرمی داقع ہو۔اور اگر فقط حرکت ہی پیش نظر ہو تو شیطانی ہے، خصوصاً گراس کے بعد

اضطراب پیدا ہو۔ یعنی جسم میں سخت گرمی محسوس ہو، جیسے آگ کا شعلہ لیک جائے ، اس لئے وجد کی کمل تحقیق ضروری ہے ، درنہ اس کے سبب (ساع) کا ترک کرنا ہر سلامتی کے طلب گار دیندار کے لئے ضرور ی ہے شرح : شیخ نے اس قاعدے میں صحیح اور فاسد حال اور دجد کی علامات اور نشانیاں بیان کی جیں، فرماتے ہیں کہ اگر وجد دالے کو اس کے دجد میں کوئی ایسا معنی حاصل ہوجوا سے ظاہری اعضاء یادلوں کے اعمال کا فائدہ مند علم ادر معرفت دے یا

### 14.

ابیاحال ادر صفت دے جو سیر د سلوک میں اس کے لیئے مفید ہو - اس کے ساتھ جی اسے آرام اور لیٹنے کی طرف میلان محسوس ہو تواس کا وجد حقیقی اور معنوی ہے - کیونکہ وہ اس دجد سے اپنے مقصد میں فائدہ حاصل کرتاہے ، اگر اس کی توجہ کلام موزوں اور الچھی آدازدں کی طرف ہے ادر اسے کوئی ایسا مطلب حاصل نہیں ہو تاجو علم ، عمل یا حال کا فائدہ دے توبیہ ساع اور دجد طبعی ہے۔ آداز کی دل کشی ، عمر گی اور باقی حواس کی لذت أفري چيزوں كى طرح طبيعت كواس آداز كاسننا جمالكتا ہے -اس طرح نغمہ اور ترنم روح حیوانی کو متاثر کر جاتا ہے - ترنم کی اصل تا شیر روح حیوانی میں ہے میں این عربی فرماتے ہیں کہ نغمہ اور ترنم کی اصل اور بالذات تا شیرروح حیوانی میں ہے۔روح انسانی اس سے منز ہے ،اس کی شان صرف محویت ،استغراق اور علم و معرفت ہے ،یا اس سے ملتے جلتے الفاظ فرمائے - بعض ارباب ساع و وجد ان نے فرمایا کہ مطلب کا سمجھنااور اس کااستنباط مریدین کے پہاع کا حصہ ہے۔ منتبی کاذوق اور دجد نفس آداز سے ہے ،اس کی ذات میں حق کی جلوہ گری ہوتی ہے ،نہ تو معانی کا قہم اس کی ذات میں جلوہ م مرہو تاہے اور نہ ہی اشعار اور منظوم کلام سے شیجھا جانے والا مطلب -اور اگر وجد وال کلام موزوں اور آواز کی تاخیر ہے محض حرکت یا تاہے اس کے علاوہ پچھ نہیں تو یہ وجد

شیطانی ہے، یہ تھم اللہ تعالیٰ کے اس ار شاد سے ماخوذ ہے واستَفْزز مَن اسْتَطَعْتَ مِنهُمْ بِصَوْتِكَ (٢٢/ ٢٢) (شیطان کو فرمایا)اور ذکرگاد ان میں سے جس کو تو ذکر گاسکتا ہے اپنی آواز سے خصوصاً جب سننے دائے کو اضطر اب اور حضجهنا ہٹ لاحق ہواور جسم میں آگ کا شعلہ سا لیک جائے ( السئينة شين کے بنچ زير اور نون مشدد، يانى كا چينكنالور اس كا بحمر دينا) کیونکہ شیطان انسانوں پر اپن شریجینک دیتاہے ،اک کے شیلے کا شیطان سے ہونا طاہر ب، جب سائ ميں يد معاملہ ب كر مجى اس كا تعلق حققت سے موتا ب مجى

طبیعت سے ،اور تبھی شیطان سے ، تواس کی تحقیق اور فرق کر نا ضرور ی ہے ، اور اگر فرق نه ہو سکے (کہ کو نساد جد حقیق ہے اور کو نساطبعی اور شیطانی ؟)اور فرق کرنا ہے بھی مشکل، تواس کے سبب، یعنی ساع کاترک کر ماسلامتی کے طالب ہر دیندار کے لئے اد کی اور افضل ہے۔ اگر سائ سے عقل کے مغلوب ہونے کا خطرہ ہو ؟ قاعدہ (۲۲)اموال اور عزیق کی طرح عقلوں کی حفاظت بھی داجب ہے۔ای لئے کہا گیاہے کہ جس شخص کو معلوم ہو کہ میر ی عقل ساع سے مغلوب ہوجائے گی اس کے لئے ساع بالاتفاق ممنوع ہے، کپڑوں کو چھاڑنا جائز شیں ہے و کم یک میں مال کو ضائع کرنا ہے ،اگر چہ محترم حاضرین کی موافقت میں ہی ایسا کرے ، ارباب ساع کی مجلس میں اس شخص کا ثبامل ہو تا جائز نہیں ہے جو ان میں سے نہ ہو ،ادر جو ساع کا قائل ادر اس کامعتقد نه ہو ، اگر چہ وہ عابد و زاہد ہی کیوں نہ ہو ،اس طرح ) عارف کو بھی ایسی مجلس میں شامل ہو تا جائز نہیں <sup>ت</sup>کیو نکہ اس کا حال زیادہ کا مل ہے ، دہ شامل ہونے کے بعد ارباب ساع کی غیبت کرے گا کہ میں وگ ماقص ہیں اور بطاہر خوامش نفس کا شکار میں ادر بیہ لوگ اس کی غیبت کریں گے -

شیخ اد العباس حضر می فرماتے میں کہ ایک نقیمہہ ایک بزرگ کا دوست تھا، دوست ہونے کے باوجود اسے محفل ساع میں شریک نہیں کرتے تھے ،اور اس کی موجود کی میں ساع نہیں کرتے تھے،اور فرماتے تھے ساع کاایک طریقہ ہے لیکن اس مخص کے لئے جواس کی معرفت رکھتے ہو، واللہ تعالیٰ اعلم شرح : شخ بے اس قاعد بے میں ایک دوسرے طریقے سے ساع کی ممانعت کی طرف اشارہ کیاہے، فرماتے ہیں شرعی طور پر بیربات معلوم ہے کہ انسان

141

پر اموال کی حفاظت واجب ہے ، اس طرح اپنی اور دوسر دل کی عزت کی حفاظت واجب ہے ،لہذا عقلوں کی حفاظت زیادہ داجب اور لازم ہے ، کیونکہ دین اور امر و نہی کا دار و مدار عقل پر ہے، ای سے اللہ تعالیٰ اور اس کے احکام کی معرفت حاصل ہوتی ہے فرماتے ہیں کہ ای لئے کہا گیا ہے کہ جس شخص کے بارے میں معلوم ہو کہ اس کی عقل اور سمجھ ساع کی دجہ سے مغلوب ہو جائے گی، اس کے لئے اصحاب علم ددیانت د تحفظ کے نزدیک بالا تفاق ساع ممنوع ہے -اور بالآخر ساع اس کی عقل ،اشیاء کی سمجھ ، احکام شرعیہ کی معرفت ادر علم کے زدال کا سبب بن جائے گا۔بعض لوگ جو کپڑے پھاڑد بیتے ہیں اس کا مکروہ ہو نابھی ای مسئلے پر متفرع ہے ، تبھی رقص کی طرح پیہ فعل بھی بعض مشائخ سے سرزد ہو جاتا ہے توبیہ گزشتہ قاعدے کے تحت داخل ہوگا، لیکن ر قص ادر کپڑے چھاڑ نے میں فرق کیا گیا ہے، کیونکہ کپڑے چھاڑنامال کا ضائع کرنا ہے مجمعی ایسا فعل مشائخ اور بر ادر ان طریقت کی موافقت کے لیے کیا جاتا ہے، یمال تک کہ ان میں سے بعض حضرات سے منقول ہے کہ جب ساع کے دوران شیخ کا عمامہ گر جائے تو دوسرے لوگ بھی اپنا عمامہ گراد کیتے ہیں ،ای طرح ان کا مجلس ساع میں کھڑے ہوجانا، بیہ ددامور ہیں جوارباب ساع کرتے ہیں،ادرا نہیں ساع کے آداب میں

سے شار کرتے ہیں، اور بد سب ان کے نزدیک مخلف فیہ ہے۔ ساع کے آداب میں سے بیہ ہے کہ محفل ساع میں ود شخص داخل نہ ہو جو ارباب ساع میں سے نہ ہوادر جو ساع کا قائل اور معتقد نہ ہو ، اگرچہ عابد د ذاہر ہو ،بلحہ مشائخ فرماتے ہیں کہ عارف جو مرتبہ د مقام کے لحاظ سے ان سے بلند ہوان میں داخل نہ ہو، اور اس کے پاس سماع کا شغل مناسب نہیں ہے، اسے معلوم ہوتا ہے کہ معرفت کا مقام ساع سے بلند ہے ، کیونکہ ساع بخلی صغاق کے مقام میں ہوتا ہے اور منتنی جو بچلی ذاتی کے مقام میں ہو تا ہے اس <sub>سے</sub> مستغنی ہے ، ای لئے بھض مشائخ

شاذلیہ فرماتے میں کہ جب سلط اس کے اہل سے ہو اور اس کی شر الط اور آداب کے ساتھ ہو تودرجۂ حق میں تنزل ہے۔ کل ساع میں عارف کاداخل ہونا جائز نہیں ہے ، اس کی دجہ بیان کرتے ہوئے میں (زرّدق) فرماتے ہیں کہ عارف کا حال زیادہ تام، زیادہ کا مل اور اعلیٰ ہے، اس کے مثامل ہونے نتیجہ بیہ نکلے گاکہ وہ ارباب ساع کی نبیبت کرے گا، کیو نکہ وہ انہیں ما تص ہونے اور بظاہر خواہش <sup>لف</sup>س یعنی ساع میں مشغول ہونے کی ہما پر حقیر جانے گا، کیونکہ ساع اگرچہ مبنی بر حقیقت ہواور اس میں خواہشِ نفس شامل نہ ہو ، کیکن عارف کی نظر میں وہ ناقص اور تم مرتبہ ہے، اس لئے کہ وہ بظاہر کہود لعب کی صورت ہے، اور ساع کا ایک نام بھی کہو ہے ،لہذا ممکن ہے کہ بیر صورت حال اے نبیبت تک پہنچا دے، ممکن ہے غیبت سے مراد اس کے دل میں گزرنے والا بیہ خیال ہو کہ بیہ لوگ عیب میں مبتلا ہیں،رہارباب ساع کاعارف کی غیبت کرنا تودہ اس لئے کہ عارف ساع کا شغل نہیں کرتا،اور دہ لوگ ساع کو اعلیٰ مقام شار کرتے ہیں اور گمان کرتے ہیں،اس طرح مذکورہ دونوں معنوں کے اعتبار سے غیبت تک نومت آپئے گی۔ شیخ (زرّدق) نے طریقت میں اپنے شیخ، مر شد اور امام کا بیہ قول نقل کیا ہے کہ جو ساع کا قائل نہیں ہے اسے محفل ساع میں شریک ہونے سے منع کیا جائے ، عارف کے مجلس ساع میں داخل نہ ہونے کے بارے میں کوئی قول نقل نہیں کیا، پیر بات مشائح کی کتابوں میں مذکور ہے۔ اشعاركي طرف ميلان حصول مشامده سي بعيد قاعده (۲۷) ماشقانه اور فضيح اشعار كاپژهنا، اشعار كابلند آدازي پژهنا، منظوم کام سن کر طبیعت میں میلان کا پیدا ہونا مشاہدہ کے حصول سے بعید ہے،

## 116

کیونکہ اللہ تعالیٰ کا جلال کفس کے قائم ہونے سے مانع ہے ،اور اشعار کفس کی پیندیدہ اور قابل ستایش چیز ہیں، جس شخص کے دل پر حق کانور جلوہ گر ہواہی میں غیر کا حصہ باتی نہیں رہتا، اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو چیز آئے دہ اس کے نزدیک محصلہ سے پانی سے زیادہ مرغوب ہوتی ہے ، کی وجہ ہے کہ اکابر محققین مثلاً جینید بغدادی اور شیخ کو محمد عبدالقادر شادلی وغیر ہما (رحمہم اللہ تعالیٰ) کا شعری کلام قلیل ہے ، اس سلسلے میں اکابر صحابۂ کرام ان کے مقترامیں ، کیونکہ اکابر صحابہ ددسرے لوگوں کی نسبت اشعار کا زیادہ علم رکھتے تھے، لیکن انہوں نے صرف اس جگہ اشعار پیش کئے جہاں حقائق میں ے کسی حقیقت کی طرف اشارہ نہیں تھا، اگر شعر میں صمنا کسی حقیقت کا تذکرہ **ا**بھی كياتوده صرف حمني حدتك محدود تحا----و الله تعالى اعلم-شرح : قاموس مي ب مُعَادَلَة النِّساء عور تول ، تفتكو كرنا، اسم ب غَزَل میلے دونوں حرف متحرک ہیں؛ التَعَزُلُ كامتن ہے تكلف، ضراح میں ہے مُعَا ذِلَة محور تول ك ساتھ تفتگو كرنا اور عشق بازى كرنا، اسم غَوْل م ب ، پيل دونول حرفول پرزبر، اور بد مصدر بھی ب ٥ مشہور مقولہ ب هو أغول من امونى

القَيسِ فلال محض امرنی القیس ہے بڑا غزل کو ہے، تَغَزَّلَ اس نے غزل میں تکف کیا، تَعَادَ کوا انہوں نے غزل کے موضوع پر گفتگو کی۔ الندب کے کئی معانی ہیں، ان میں سے ایک میت پر رونااور اس کی خوبیاں شار كرماب، اسم ب النُدبَةُ ، كما جاتاب نَدبَهُ لِأَمْر فَانْتَدَبَ لِعِنْ قَلال حَصْ نِ فلال كوسى كام ك ليح بلايا ، المحار اادر متوجد كيا تواس في ليك كى، إنتَدَبَ اللهُ لِمَنْ حَوَجَ فِي سَبَيلِهِ جو فخص الله تعالى كراية مي لكا الله تعالى كي رحت ف یڑھ کراس کااستقبال کیا، دَجُل مُذب <sup>م</sup>دال کے سکون کے ساتھ ، معمولی حاجت والا<sup>،</sup>

- مرد، ظریف اور نجیب (عالی نسب)ان معانی کی مناسبت اس مقام کے سماتھ مخفی ہے، قاموس میں ہے نکد بند پہلے حرف پر پیش، اس کا معنی ہے فضیح، اس معنی کی مناسبت زیادہ ظاہر ہے-

**سے دوری کی دلیل ہے، کیونکہ جلال اللی، نفس کے قائم ہونے سے مانع ہے، ا**شعار لنس کی مرغوب اور لائق تعریف اشیاء میں ہے ہیں، نفس ان کی طرف رغبت، میلان ادر ممری دلچیپی رکھتا ہے، جس شخص کے دل پر حق کانور اور اس کے مشاہ <sub>۔</sub> ہ کا سلطان جلوہ کر ہواس کے دل میں غیر کا حصہ ،اس کی طرف میلان اور دلچیپی ادر اس سے لطف اندوز ہو ناباقی نہیں رہتا، پی<sub>ا</sub>ے کو ٹھنڈے یانی سے جس قدر لذت حاصل ہوتی ہے، اللہ بتعالیٰ کی محبت صاحب مشاہدہ کے لئے اس سے زیادہ لذیذ ہوتی ہے، اس سے ذائل شیں ہوتی اور وہ اس کے غیر کی طرف توجہ شیں کرتا۔

144

شخ فرماتے ہیں یمی دجہ ہے کہ محققین اور <sup>ا</sup>کابر مثلاً سید الطا کفہ حضرت جنید بغدادی ، حضرت غوث الثقلين ابد محمد سيد عبد القادر جيلاني اور قطب وقت حضرت شیخ ابوالحس شاذلی وغیر ہم مشائخ نے بہت کم اشعار کے ہیں، ہمارے شیخ اور مولی سید محی الدین عبدالقادر جیلانی کی طرف متعدد قصائد ادر اشعار منسوب میں، ہم نے بعض مشائخ ہے سنا کہ آپ کے بعض دردیثوں نے آپ کی طرف سے پچھ اشعار کے ہیں،واللہ تعالیٰ اعلم - ہاں کچھ اشعار ہیں جوآب کے مناقب میں لکھی گئی کہاوں میں نقل کئے گئے ہیں ان میں سے پچھ اشعار ہیں جن میں پہلے شعر کا *مصرع* ہے مَا فِي الصَّبَابَةِ مَنهَلُ مُّستَعذَبُ <sup>ع</sup>شق میں کوئی میٹھاچشمہ نہیں۔ ہے (مگر میرے لیے اس میں لذیذ ترادر یا کیزہ تر حصہ ہے) شیخ (زرّدق) کہتے ہیں یہ اکابر، اکابر محابہ کے نقش قدم پر ہیں، اکابر محابہ دوسرے لوگوں سے شعر و تخن کاعلم زیادہ رکھتے تھے، کیونکہ دہ عرب کے متاز فصحاء اور بلغاء تھے، اس لئے انہیں شعر و تخن میں طبع آزمانی کر پاچا ہے تھی، کیکن انہوں نے صرف اس جگہ اشعار پیش کئے جہاں حقائق میں سے کمی حقیقت کی طرف اشارہ نہیں

تقا، با تحد پند و نصار کم کابیان تھا، جیسے کہ سید ناو مولانا علی مرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی طرف اشعار منسوب بین اور کفار کی ہجو میں حضرت حسان بن ثابت ، حضرت کعب بن مالک اور حضرت عبداللَّد بن رواحه رضي الله تعالى عنهم کې طرف منسوب ہيں-ہم نے سید تابد جر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی طرف منسوب پیہ شعر سناہے : اَسْتَاقُهُ وَمَتَّى بَدَااَطرَقْتُ مِن إجلَالِهِ لَا حِيفَةُ بَل هَيبَةً وَّ صِيَانَةً لِجَمَالِهِ " میں اس کا مشتاق ہوں ، جب وہ ظاہر ہوا تو میں نے اس کی

تعظیم کے پیش نظر سر جھکالیا، خوف کی بنا پر شیں بلحہ ہیت اور اس کے جمال کی حفاظت کے لئے "۔ اس کفتگو سے خاہر ہو گیا کہ حضرت علی مرتضی رمنی اللہ تعالیٰ عنہ کی طرف جو منظوم دیوان منسوب ہے، اس پورے دیوان کی نسبت توآپ کی طرف صحیح نہیں ہے، البتراس مي كچه كام اقد سآپ كاب، والله تعالىٰ اعلم-امام شافعی فرماتے ہیں : وَلَولًا الشِّعرُ بِالعُلَمَاءِ يُزرى لَكُنتُ اليَومَ أَسْعَرَ مِن لَبِيدٍ اگر شعر علماء کے لئے باعث عیب نہ ہو تا نواج میں لبید سے برا شاعر ہو تا یہ شعر ﷺ (زروق) کے بیان کی تائید کر تاہے۔ حضرت امام اعظم الوحنيفه رحمه الله تعالى كي طرف بيه اشعار منسوب بين : أُحِبُّ الصَّالِحِينَ وَ لَسِتُ مِنهُم لَعَلَّ اللَّهُ يَرِزُقْنِي صَلَاحًا صَرَفْتُ العُمرَ فِي لَهو وَكَعِبٍ فَآهَا ثُمَّ آهَا ثُمَّ آهَا " میں صالحین (اولیاء کرام) سے محبت رکھتا ہوں ، گو کہ ان میں سے نہیں ہوں،امید ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھے بھی نیکی کی توقیق عطافرماد ے

میں نے اپنی عمر لہود لعب میں صرف کر دی ، افسوس ، پھر افسوس پھر افسوس" کیکن ان اشعار کی نسبت امام اعظم کی طرف ثامت سیں ہے۔ ایک دوسر اشعر ب مَتَى نُبَسْتُ أَنَّ الشَّمْسَ ٱنْثَى يُنَهْنِهُنِي عَفَا بِي أَنْ أَرَاهَا اس کا پچھ معنی نہیں ہے اور بیہ اس بات کی دلیل ہے کہ بیہ شعر امام اعظم کا نہیں ہے -اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب علیظتہ کے دربار عزت کو شعر گوئی کے عیب ے

lick For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

# i۸۸

پاك، كما، ار شادر بانى ب : وما عَلَمْنَاهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ (٢ ٦٩ /٢٩) اور بم ن النمي شعر كمنانه سكھايادرنه بني دوان كي شان ك لائق ب ، بيد بھى ار شاد فرمايا : 0والشُعَراءُ يَتَّبِعُهُمُ الغَاوُنَ 0 اَلَم تَرَ أَنَّهُم فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ 0 واَنَّهُم يَقُولُونَ مَالًا يَفعَلُونَ (۲۲/۲۲-۲۲)اور شاعروں کی پیردی تحمر اہ کرتے ہیں ، کیا تونے نہیں دیکھا کہ وہ ہر دادی میں سر گرداں رہتے ہیں اور وہ کچھ کہتے ہیں جو کرتے نہیں ہیں ----- ہاں یہ کہا گیا ہے کہ اس ے مذموم شعر مراد ہے۔ بعض عار فین نے حقائق و معارف کے بارے میں کچھ اشعار کے ہیں ،اور اس کی توجیہہ دہی ہے جو ہم اس ہے پہلے گانے اور اس کی طرف داعی ضرور تول کے بارے میں بیان کر کچھے میں ، لیعنی مریدوں کے دل میں باطل کے قالب میں حق کا واخل کرنا وزن کلام کوزیب وزینت دیتا ہے ،اور دلوں میں ایسے معانی داخل کر دیتا ہے جو نثر داخل نہیں کر سکتی، غالبا یہ اشعار ان کے غلبۂ حال کی بہا پر تکلف اور اختیار کے بغیر صادر ہوئے ہیں-۔ شیخ (زرّدق) فرماتے ہیں کہ صحابۂ کرام نے صرف ایسے مقام میں شعر کا

تذکرہ کیاہے جہاں حقائق دمعارف میں سے کی چیز کی طرف اشارہ نہیں تھا،بلحہ پندو نصائح ادر معردف كفتكو كاتذكره تعا-اور أكر ضمنا حقائق كابيان أجمى تميا توده متمنى حدتك محدودربا-اس سلسلے میں لبید کاشعر پیش کیاجا سکتا ہے جس کے بارے میں رسول اللہ متابنہ نے فرمایا : کس شاعر نے جو انتائی تح بات کی ہے دولبد کا کلام ہے اَلَا كُلُّ شَيءٍ مَا خَلَا اللَّهَ بَاطِلٌ وَكُلُّ نَعِيمٍ لَا مُحَالَةً زَائَلُ

خبر دار! الله تعالى كے سواہر مشے باطل ہے اور ہر نعمت يقينازا كل ہونے دالى ب حضرت لبید نے اسلام لانے کے بعد شاعری ترک کر دی تھی ، اور کہا کرتے تھے کہ میں **ے نزدیک سور ہُبقر ہ کایاد کر ماہر مٹے سے انلیٰ اور ا**تم ہے ،یا<sup>اس</sup> جیسے کلمات کے، یہ نکتہ خوب اچھی طرح ذہن نشین کر لیجئ ! فعل کی جزایاسز اسی نوع سے ہوتی ہے قاعدہ (۲۸) کسی چیز کی سزایا اس کی تواب اسی نوع کا ہوتا ہے ، (الله تعالى فرماتاب) ميَجزيدهم وتصفَهُم (١٣٩ ١٣٩) الله تعالى عنقريب كافردل كوان کی غلط بیانی کی جزاد ہے گا، ایک جگہ فرمایا : جَوَاء وَقَاقاً (۸۷۷ ) ان کے اعمال کے موافق جزادے گا-(حدیث تثریف میں ہے)جس شخص نے زنا کیا اس کے اہل سے ز تا کیا جائے گا-ای لئے ساع اور قوالی اختیار کرنے والے کو بیر سز اد کی گئی کہ اس کے بارے میں لوگوں کی تنقید کرنے والی ذبانہ میں کھول دی گئی ہیں،اے اچھی جزایہ دی گئی م کہ لوگ اس کی تعریف کرنے لگے،وہ تعریف اور یف اور مت کرنے والوں میں گھر ارہے کا،اس سے دہائی نہیں پاسکے گا، جب تک کہ وہ جس کام میں مصردف ہے اسے چھوڑ

نہیں دیتا، جیسے کہ اللہ تعالیٰ کی سُنت کر يمہ جارى ہے، اى قبيلے سے يوسف بن تحسین کاداقعہ ہے دہ کہتے ہیں کہ کیا**ال** رُے کی میر ےبارے میں ملا<sup>م</sup>ت کی جائے کی ؟ای طرح این الجلاء کی سزاہے کہ انہوں نے ایک خوہورت جوان کو پیندیدگی کی نگاہ سے دیکھا توانسیں قرآن پاک بھلا دیا گیا، کیونکہ ظاہر ی بینائی دل کی بھیر ت کی طرح---- والله تعالىٰ اعلم شرح: شخ نے اس قاعدے میں مجیب تحمل پیش کیا ہے ، اور اے ش<sup>خ</sup> ۔ پوسف بن حسین رازی کی سا**ئ کے بارے می**ں بجیب حکامت پر منطبق کیا ہے ، <del>شیخ</del>

19+

Click For More Books

100

(زردق) فرماتے ہیں کہ شے کی سز اکی اور اس کا تواب اس کی نوع سے ہو تاہے ، لیجن فعل کی جزااس کی جنس ادر نوع سے ادر اس کی مثل ہوتی ہے ، بعض او قات پیہ قاعدہ اللہ تعالیٰ کے اس فرمان سے اخذ کیا جاتا ہے وَجَزَاءُ سَيَّنَةٍ سَيَّةُ مِنْلُهَا اور بر ائی کی جزااس کی مثل برائی ہے، ٹیٹن نے اس آیت سے استنباط کیا ہے میئیجزیں ہو صفکہ یکجزی قعل ہے اور و صفحہ اس کا مفعول ہے، لیعنی اللہ تعالیٰ کا فروں کوان کے قعل کی مثل جزاد ہے گا،اس آیت کا پہلا حصہ ہے وَقَالُوا مَا فِي بُطُوْنِ هٰذِهِ الأَنْعَامِ خَالِصَة كِذْكُورِ نَا وَمُحَرَّم عَلَى أَزْوَاجِنَا وَإِنْ يَّكُنْ مَيْتَة فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءُ (١٣٩) (كافرول ف) كماكيه جو يحد ان جانورول كے پيوں ميں بے خاص ہمارے م دول کے لئے ہے اور ہماری بید یوں پر حرام ہے اور اگر مر دہ ہو تو اس میں سب شريک بيں-یجینی اس میں مر د اور عور تیں شریک ہیں ، جب کافروں نے بیہ بات کہی تو الله تعالى نے فرمایا : سَيَجزِيهِم وَصَفَهُم الله تعالى آشيں ان کے وصف لين طال اور حرام قرار دینے میں اللہ تعالیٰ کی نسبت جموٹ یو لیے کی جزاد ہے گا، چنانچہ جس طرح انہوں نے کچھ چیزوں کو حرام اور کچھ کو حلال قرار دیا تھااللہ تعالیٰ نے ان پر بھن اشیاء کو حرام اور بعض کو حلال فرمادیا-ی سی اللہ تعالیٰ کے فرمان جَزاءً وِفاقا کے بھی استنباط کیا ہے ، آیت كريمه كايملا حصه بيب إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْصَادُا اللِطْغِينَ مَابًا ٥ لَبِثِينَ فِيهَا أَحْقَابًا ٥ لَا يَذُو قُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلَا شَرَابًهِ ٥ إِلَّا حَمِيْمًا وْغَسَّاقًا٥ جَزَاءً وَقَاقاً -(٢٦/٢٨) "بے شک جنم کھات میں ہے ، سر کشوں کا ٹھکاتا ، اس میں قرنوں رہیں گے ،

اس میں کمی طرح کی ٹھنڈک کامزہ نہ پائیں کے اور نہ پچھ پینے کو، مگر کھو لنا پانی اور دوز خیوں کی جلتی ہوئی پیپ ،ان کے اعمال کے موافق جزا۔" یعنی انہیں بیہ جزاان کے اعمال کے موافق دی جائے گی، کفر سے بڑا گناہ کوئی نہیں اور اگ سے بڑا کوئی عذاب نہیں، ای طرح تغییر جلالین میں ہے۔ تی نے نی اکرم علی کے اس فرمان سے بھی استد لال کیا ہے کہ مَن ذِنّی ذٰبی با ہلہ جس نے زنا کیا اس کے احل کے ساتھ ذنا کیا جائے گا، کس کے اہل کے ساتھ **زنا کی سزایہ ہوئی کہ اس کے اہل سے زنا کیا جائے گا، غالبًا یہ اس شخص کے** بارے میں ہے جوزنا کاعادی ہواور بیہ فعل بداس سے بختر ت پایا جائے۔ ای قبیلے سے اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ہے : فَاذْ كُرُونِي أَذْ كُرْمُجُمْ (٢/ ١٥٢)"تم بحصياد كرد، ميں تنهيں ياد كردں گا" **اور حدیث شریف میں ہے کہ اگر بندے نے تنمامیر اذ** کر کیا تو میں بھی تنما اس کاذ کر کروں گا،اور اگراس نے جماعت میں میر اذ کر کیا تو میں اس سے بہتر جماعت میں اس کا ذ کر کروں گا-شیخ نے اس پر بطور تفریع بیہ مسئلہ بیان کیا ہے کہ اگر کوئی شخص ساع ، قوالی

اور نیک فالی کوا ختیار کرتا ہے تواسے سزایہ دی جائے گی کہ اس کے خلاف لو گوپ کی زبانیں کل جائیں گی،ادرا ہے اچھی جزایہ طے گی کہ لوگ اس کی تعریفیں کریں گے تودہ تعریف اور مذمت کرنے والوں کے در میان گھرار ہے گا،اس سے چھنکار انہیں پا سکے **گاجب تک کہ د**ہ اس معمول کونہ چھوڑ دے جس میں وہ مصروف ہے ، جیسے کہ اللہ تعالیٰ کی سنت کریمہ جاری ہے۔ ہی تفتگو کسی قدر خفاء سے خالی شیں ہے ، اور اس سے بھی زیادہ مخف این الجلاء کی سزاہے، جب انہوں نے ایک خوصورت جوان کی پندید گی کاز کر کیا تو

191

اشیس قرآن پاک بھلادیا گیا، اس اعتبار سے کہ آنکھوں کی بیتائی دل کی بعیر ت کی طرح ہے، تشخ احمد بن يحيلى بن الجلاء كاواقعدان كا سين بيان ك مطابق بير ب كد ميں ایک دن اپنے استاذ کے ساتھ جارہاتھا، میں نے ایک خوبھورت جوان دیکھا، میں نے کمااستاذ آب کی کیارائے ہے ؟ کیااللہ تعالیٰ اس صورت کو عذاب دے گا ؟ استاذینے کماکیا تونے اے دیکھاہے ؟ عنقریب تواس کی سز ابھی دیکھ لے گا،این الجلاء فرماتے میں اس کے بعد بھے میں سال تک قرآن پاک محولار ہا -یوسف بن حسین کی اینے ہم نام سے ملاقات اس سے بھی زیادہ مخفی یو سف بن الحسین درّاج کی حکامیت ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے بغداد سے یوسف بن الحسین رازی کی زیارت اور ان کی خدست میں سلام پیش کرنے کاارادہ کیا، جب میں رے (ایران) پنچا توان کے بارے میں لوگوں ے دریافت کرنے لگا، جس سے بھی میں نے یو چھااس نے یہ کماکہ تم اس زندیق کے پاس جاکر کیا کرو کے ؟ انہوں نے میر اول ایتا تک کردیا کہ میں نے ارادہ کر لیا کہ واپس چلاجاؤں، پھر میں نے اپنے دل میں سوچا کہ میں نے اتناطویل سفر طے کیا ہے، کم از کم انہیں دیکھ تولوں ، یو چھتے یو چھتے میں ان کے پاس ایک مسجد میں پہنچ گیا، دہ محراب میں ہیٹھے ہوئے نتے ،ان کے سامنے ایک محض قرآن پاک ہاتھوں میں لئے بیٹھا تھااور شیخ تلادت کررہے تھے، میں نے دیکھا کہ شیخ بزیہ خوہمورت میں، ان کا چرہ اور داڑھی بھی خوبھورت ہے، میں نے سلام عرض کیا تودہ میری طرف متوجہ ہو گئے ، اور فرمایا : کمال سے آئے ہو؟ میں نے کمابخد اوسے، فرمایا : آئے کا مقصد ؟ میں نے عرض کیاکہ آپ کی خدمت میں سلام عرض کرنے حاضر ہوا ہوں، فرمایا : تم پچو کلام سائیکتے ہو؟ میں نے عرض کیا جی ہال، فرمایا : سناؤ، میں نے پیرا شعار سنائے :

رأيتُكَ تَبْنِي دَائِمًا فِي قَطِيعَتِي وَلَوكُنتَ ذَا حَزْم لَهَدَّمْتَ مَا تَبْنِي كَانِي بِكُم وَ اللَّيْتُ أَفْضَلُ فَوَلِكُم اللَّ لَيْتَنَا كُنَّا إِذِاللَّيْتُ لَا تُعْنِي ہلامی نے تمہیں دیکھاہے کہ تم میری جدائی کے لئے ہمیشہ دیوار تعمیر کرتے رہے ہو، اگر تم اختیاط دالے ہوتے تواس دیوار کو گرادیتے۔ المرحموا میں تمہارے پاس ہوں اور تمہاری بہترین بات کیت (کاش کہ ایسا ہوتا) ہے، کاش کہ ہم ایک ساتھ ہوتے، کیونکہ لیت کالفظ فائدہ نہیں دیتا یوسف دراج کہتے ہیں کہ شیخ نے قرآن یاک ہند کر دیاادر ذار و قطار رونے کے یہاں تک کہ ان کی داڑھی اور کپڑے بھیک گئے ،ان کی گریہ وزاری کی زیادتی کی ہنا پر جھے ان پر رحم آنے لگا، پھر کہنے لگے بیٹے ! تم اہل رَب کو اس بہا پر ملامت کرتے ہو؟ کہ وہ کہتے ہیں یوسف زند کی ہے، میں صبح سے قرآن پاک کی تلادت کر رہا ہوں، میرى آنكھوں سے ايك آنسو تك نہيں فيك اور ان دوشعر دل سے مجھ پر قيامت گزر گنى ہے-بیدواقعہ احیاء العلوم میں بیان کیا گیا۔ (ج م ۳۰۱) میں نے بیہ قاعدہ صرف اس عجیب قصے کے لئے نقل کیا ہے ،ادر اس میں دو

وجہ سے کام ہے 0- نظر ظاہر میں سیر بعید معلوم ہوتا ہے کہ قرآن پاک سنے سے وجد کیوں حاصل نہیں ہوتا ؟ جب کہ قوالی سننے سے وجد حاصل ہو جاتا ہے ، امام غزالی نے کنی ایس حکایات نقل کی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ کٹی اربل قلوب پر قرآن پاک سنے سے وجد طاری ہو حمیا، بیہ حکایات نقل کرنے کے بعد انہوں نے پمی سوال اتھایا ہے قوالی سے وجد ہو تاہے، قرآن پاک سے کیوں نہیں ؟ امام غزالی فرماتے میں کہ اگر تو کی کہ اگر قرآن پاک کا سنتا فائدہ دیتا ہے

191

تو کیاد جہ ہے ؟ کہ صوفیہ قوالوں سے منظوم کلام سننے کے لئے جمع ہوتے ہیں، قاریوں ے قرآن کریم سننے کے لیئے اکٹھے نہیں ہوتے ،ان کا اجتماع اور تواجد قاریوں کے حلقوں میں ہو تاجا ہے ،نہ کہ قوالوں کے گرد ، نیز ہر اجتماع ادر ہر دعوت میں قار ی کو بلاتا جاہے، نہ کہ قوال کو، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا کلام قوالی سے ہم حال افضل ہے-جواب امام غزالی نے اس سوال کاجواب میہ دیا کہ قرآن پاک کی نسبت قوالی وجد کو زیادہ ابھارتی ہے، اس کی انہوں نے کٹی وجوہ میان کیں، جن کا خلاصہ سے ہے کہ قرآن کریم کی تمام آیات سننے دالے کے حال کے مناسب نہیں ہو تیں ، ہر سننے دالانہ توان کے سیجھنے کی صلاحیت رکھتا ہے، اور نہ ہی انہیں اپنے حال پر چیال کر سکتا ہے، جس محض پر غم یا شوق یا ندامت کا غلبہ ہو ، اس کے حال کے مناسب اللہ تعالٰی کا یہ فرمان كَبِي بوكا؟ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أولَادِكْمَ لِلذَّكَرِ مِثلُ حَظِّ الأُنثَيَينِ (١١/١١) اللہ تمہاری اولاد کے بارے میں تمہیں تھم دیتاہے ، بیٹے کے لیے دومیٹیوں کے برابر حصہ ہے،

اور اللد تعالیٰ کا یہ فرمان : و الذین یَو مُون المحصنَات ( ۲۴ م ۳) اور جو پاک دامن عور تول پر شمت لگائیں ای طرح کی دوسر کی آیات جن میں میر اث، طلاق لور حدود وغیر ہ کاذکر ہے۔ دل کو دہ چیز حرکت دیتی ہے جو اس کے حسب حال ہو ، شعر اء نے دلوں کے احوال میان کرنے کے لئے تی اشعار کے ہوتے ہیں ، اس لئے ان کے کلام سے حال دل سیجھنے کے لئے کسی تکلف کی ضرورت نہیں ہوتی ، بال جس پر ذیر دست حال خالب ہو جائے اور اس کے دل میں اس حال کے ماسواکی مخبالیش ندرہ جائے ، اس کے خالب ہو جائے اور اس کے دل میں اس حال کے ماسواکی مخبالیش ندرہ جائے ، اس کے

190

ساتھ ہی اس میں ہید ار مغزی اور روشن ذکادت ہو جس کی ہتا پر وہ الفاظ ہے بعید معانی بھی سمجھ سکتاہو،ایسے فخص کوہر کلام کے سننے ہے دجد حاصل ہو جاتا ہے -شعر کے بغیر بھی موزوں کلام تفس انسانی میں اثر کرتا ہے ،اچھی آواز سے پڑھا جانے والا موزوں کلام (شعر )اس کلام کی طرح نہیں ہے جو دزن شعر ی سے خالی ہواگر چہ اچھی آداز سے پڑھا جائے ، موزوں شعر کی تا ثیر نفوس میں ان راگوں کی بدولت مختف ہوتی ہے جنہیں طرق اور استانات کہا جاتا ہے ، ان راگوں کا اختلاف اس طرح ہوتا ہے کہ مقصور کو مدود اور مدود کو مقصور ہتادیا جاتا ہے (الف مقصورہ کی م ممرودہ لے آتے ہیں یابر عکس ) کلمات کے در میان وقف کیا جاتا ہے ، بعض کلمات کودوسرے کلمات سے جد اکر دیا جاتا ہے یا ملادیا جاتا ہے ، یہ تصرف شعر میں تو جائز ہے، قرآن پاک میں جائز نہیں کیے، بعض او قات قوال ایسا شعر پڑ ھتاہے جو سنے والے کے حال کے موافق شیں ہوتا، وہ آسے تاپیند کرتاہے اور اے روک دیتاہے، قرآن پاک میں بیہ انداز جائز نہیں ہے۔ پھر امام غزالی نے یوسف بن حسین رازی کاداقعہ بیان کر کے فرمایا کہ جب دل اللہ تعالیٰ کی محبت میں جل رہے ہوں تو قرآن پاک کی تلاوت سے ان میں وہ

ہیجان پیدا نہیں ہو تاجواشعار سے پیدا ہو تاہے ،اس کی دجہ بیہ ہوتی ہے کہ شعر ایک خاص دزن پر ہو تا ہے اور وہ انسانی طبیعت سے بھی مناسبت رکھتا ہے ، امام غزالی کا مطالب کے بیان کرنے اور مقاصد کو منضبط طور پر بیان کرنے میں جو طریقہ ہے اس کے مطلق ان وجوہ کو اس شرح دہمط سے میان کیا ہے کہ اس پر اضافہ نہیں کیا جا سکتا۔ شیخ واسطی کاامام غزالی کے جواب پررد عارف بالله، الشيخ الامام احمر بن ابراجيم واسطى اين رساله فقر محمر ي مي

194

فرماتے ہیں کہ فقر محمد می والوں کی علامت ہی ہے کہ وہ جب قرآن پاک سنتے ہیں تو خوشی کے ساتھ اس کی طرف مائل ہوتے ہیں اور متکلم جل شانہ اس کلام کے ذریعے ان کے دلوں پر اپنی صفات مقد سہ کی بجلی فرماتا ہے ، شیخ واسطی فرماتے ہیں تعجب ہے اس شخص پر جواللہ تعالیٰ کی محبت کاد عولیٰ کرتا ہے ،اس کے دل کو محبوب کا کلام سننے ے دجد نہیں ہوتا، قصائدادر تالیوں کی آداز سن کراس کادل دجد میں آجاتا ہے ، جبکہ اللہ عز یَو جَل یے محبین کے لئے قرآن یاک کا سناان کے سینوں کی شفاء اور اسرار (لطائف) کی راحت ہے ، متکلم جَلَّ شانہ اپنے کلام میں جلوہ گر ہوتا ہے اور ارباب محبت اس کے کلام، امر ، نہی، دعدے ، دعید ، فقص ، خبر دل ، تقیحتوں ادر اطلاعات میں اس کا مشاہدہ کرتے ہیں، توان کے دل خوف اکٹی کی آماجگاہ بن جاتے ہیں، شوق یا محبت کی بہا پر ان کی روحین کشش محسوس کرتی ہیں ، ان کے نفوس کی صفات ماند پڑ جاتی ہیں متکلم کی عظمت ان کے تفوس پر چھاجاتی ہے ،ادر اس کی رحمت ، الطاف ، جلال اور انعام کے مشاہدے کی سا پر ان کے دلوں کو محبت کے ذریعے تھینے لیتی ہے۔ میشخ واسطی فرماتے ہیں کہ تواس فخص (امام غزالی) کی بات نہ سن جو کہتا ہے کہ قرآن پاک انسانی طبیعتوں کے مناسب نہیں ہے ، اس کے سننے سے وجد حاصل نہیں ہوتا،ادر شعر انسانی طبائع کے مناسب ہے اس لئے شعر سے دل میں رقت پیدا ہوجاتی ہے، کیونکہ بیہ کلام فاسد ہے اور اس کی کچھ حقیقت نہیں ہے، بیہ اس لئے کہ شعر صرف ایپنے اوزان کی بد دلت طبیعتوں کو حرکت نہیں دیتا، خصوصاً جب الحیمی آداز والارشت، رہادی وغیر ہا(راکوں) سے گائے، اس کیساتھ تالی جاماتھی شامل ہو، ادر وہاں رقص کرنے والے بھی ہوں، ایس صورت حال پوں اور چاریا یوں کو طبعی اور جسلی تلامنے کے تحت تحر کنے پر مجبور کر دیتی ہے ، نہ کہ ایمان اور لیتین کے تقامنے کی ما پر ، ر ہے اہل یقین ، محابۂ کرام اور ان کے بعد آنے والے اور احسان واخلاص میں ان کی

پیروی کرنے والے تو قرآن پاک ان کے دلوں میں چھیے ہوئے یقین کو حرکت دیتا ہے توان کے دلوں کی حرکت ، ان کا خشوع ادر وجد ، ان کی جلدوں کا نرم ہونا ادربالوں کا کھڑے ہوجانا یقین اور معرفت کی بنا پرہے ،نہ کہ طبیعت اور جبلت کی بنا پر ،اس بات کو الحقيمى طرح لتمجمه ليجئه اور پيچان کيجئه ! الله تعالی نے فرمایا : اللهُ نَزَلَ أَحْسَنَ الْحَدِيْثِ كِتَابًا مُتَشَابِهاً مُّثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُم ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُم وَقُلُوبُهُم إلى ذِكْرِ اللَّهِ (٢٣ / ٢٣) "اللہ نے بہترین کلام اتار الی کتاب کہ اول تاآخر ایک ی ہے ، دوہرے ہیان دالی <sup>اس</sup> سے ان لو گوں کی جلدوں پر بال کھڑ ہے ہو تے ہیں جو اپنے رب سے ڈرتے ہیں پھر ان کی کھالیں اور دل زم ہو جاتے ہیں اللہ کی یاد کی رغبت میں۔" الله تعالى تم پررحم فرمائ ،ابيات (اشعار) كاسننا چھوڑ دو،آيات كاسننا لازم پکڑد، اگر تمہیں قرآن پاک میں دلچیپی نہ ہو تواپ نے آپ کو متکلم جل مثانہ کی معرفت سے کم نصیب ہونے کی تہمت لگاؤ، کیونکہ جوانسان اللہ تعالی کی معرفت زیادہ رکھتاہے دہ

اس کا کلام سنتے وقت زیادہ خشوع کا حامل ہو تاہے ، اس لیے کہ وہ اس ذات کا کا ام سنتا ہے، جسےوہ پیچانتاہے،اللہ تعالٰی کی معرفت نہ رکھنے دالے کادل شعر میں دجد محسوس کرتاہے، کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کی معرفت نہیں رکھتا، قرآن پاک س کر وجد محسوس نہیں کرتا،اس لیئے کہ وہ صاحبِ قرآن کی معرفت نہیں رکھتا،لہذا جب تم ساع کا اہتمام کرو تو اللہ تعالیٰ سے ڈرنے والے ، اچھی آداز والے قار کی کو بلاؤ، اور اپنے نی اکر م متالیتہ کے صحابۂ کر ام کی آوازوں کی مشاہرت اختیار کر د-0-اس بات کار از معلوم نہیں ہے کہ ارباب ساع ایسے اشعار کیوں سنتے ہیں ؟ جن میں

مجازی محبوباؤل مثلا سلمی ، کیلی اور سنعد می اور ان کی صفات، حرکات و سکنات کا تذکرہ ہوتاہے، عالم مجاز میں جاری ہونے والے مجازی محبت کے طریقوں مثلاناز واد اکابیان ہوتا ہے جنہیں فارس میں بازو کرشمہ کہا جاتا ہے ، مردوں اور عور توں کے در میان ہونے دالے مکالموں کاذکر ہوتاہے، سنے دالے ان امور سے لطف اندوز ہوتے ہیں، ان کے سننے سے انہیں ایسے حالات حاصل ہوتے ہیں جنہیں دیکھے کر عقلیں جبران رہ جاتی ہیں، وہ لوگ ان امور کو اللہ تعالٰی کی صفات پر محمول کرتے ہیں، حالا نکہ اس میں واضح بے ادبی ہے ، جیسے کہ مخفی نہیں ۔ مروی ہے کہ ایک تخص نے شیخ ابو سعید خزار کو ان کی دفات کے بعد خواب میں دیکھاانہوں نے بتایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھےا پنے دربار میں حاضر کیااور فرمایا : "تو میری صفت کو لیکی اور سنعدای پر محمول کرتا ہے ؟ میں نے تحقیح ایسے مقام میں دیکھاہے جس میں تو صرف میر اارادہ رکھتا تھا ،اگر ایسانہ ہو تا تو میں تجھے عذاب ديتااور تيرب ساتھ دہ معاطبہ کرتاجو جاہتا"-ایک اور چیز جو اشیں ایسے سائل کے لاحق ہوتی ہے جسے وہ پہچانتے ہیں ، بعض او قات ہم دیکھتے ہیں کہ ان پر ایساگر سے ، بے قرار می اور تغیر طار می ہو تاہے جو

باعث تعجب وجرت ہوتاہے، کیا یہ اُس خشیت ، کرزہ اور خشوع کی طرح ہوتاہے ؟ جس کی طرف اللہ تعالیٰ کے ان ار شادات میں اشارہ کیا گیا ہے آلذينَ هُم فِي صَلَاتِهِم خَاسْعُون (٢٣/٢)جوابِي نمازيس كَرْكُراتٍ بِي، كميں فرمايا : ويَخشونَ رَبَّهُم بالغَيبِ (٣١/٢١)اورا پناديد درب \_ ڈرتے بي كمي فرماتاب : تَقشَعِرُ مِنهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخشَونَ رَبُّهُم (٢٣ / ٢٣) ان لو کوں کی جلدوں کے بال کھڑے ہو جاتے جوابیخ رب سے ڈرتے ہیں یا یہ کوئی دوسری چیز ہے ؟جو کسی دوسری جکہ سے پیدا ہوتی ہے-

https://ataunhabi.blogspot.com/ Click For More Books کا فروں کی ایک قوم جنہیں بیشنو کہا جاتا ہے ، ان کے ہاں ساع ، رقص اور ایسے حالات ہیں جن کے ذریعے شیطان انہیں تمراہ کرتاہے ، یہ لوگ کرش کے معتقد میں ، اس کا یہ حال تھا کہ شہر میں دہی چنج کے لئے آنے والی عور توں کے پیچھے پھر تا تھا،ان سے عشق لڑاتا تھاانہیں بہلاتا پھسلاتا تھاادر ان کے ساتھ کھیلماتھا، یہ اور اس کے اس جیسے دیگر حالات ژند نامی کتاب میں بھورت اشعار میان کئے گئے ہیں۔ ہارے علاقے کے صوفیہ کا مخصوص تولہ کر شن کے ساتھ عشق کی حد تک محبت کرتاہے ، اس کے افعال داطوار سے ذوق د شوق اور عقیدت کے ساتھ لطف اندوز ہوتاہے، یمال تک کہ میں نے ان میں سے ایک شخص سے جس کے دل میں اس قتم کی کیفیت پائی جاتی تھی سنا کہ اگر اللہ تعالٰی مجھے سمولت عطافرمادے تو میں متھر ا (ہنددؤں کے مقد س مقام) کے علاوہ کہیں قیام نہ کروں ، یہ ایساٹولہ ہے جس پر شیطان غالب آچکا ہے اور اس نے انہیں اللہ تعالیٰ کی یاد بھلاد ی ہے۔ کیکن محققین صوفیہ دوسر کے لوگ ہیں،انہوں نے کہا ہے کہ ساع نہ تو بالذات تصوف میں سے بنہ بالعرض، یہ فلا مفہ کے معمول سے ماخوذ ہے، جیسے کہ اس بحث کی اہتد امیں گزرا، ہم دنیاد آخرت میں اللہ تعالیٰ جسے عافیت کی د عاکرتے ہیں ، الله تعالى اين حبيب محمد مصطفى علينة اورآپ كى تمام آل اور صحابة كرام پررحمتيں مازل

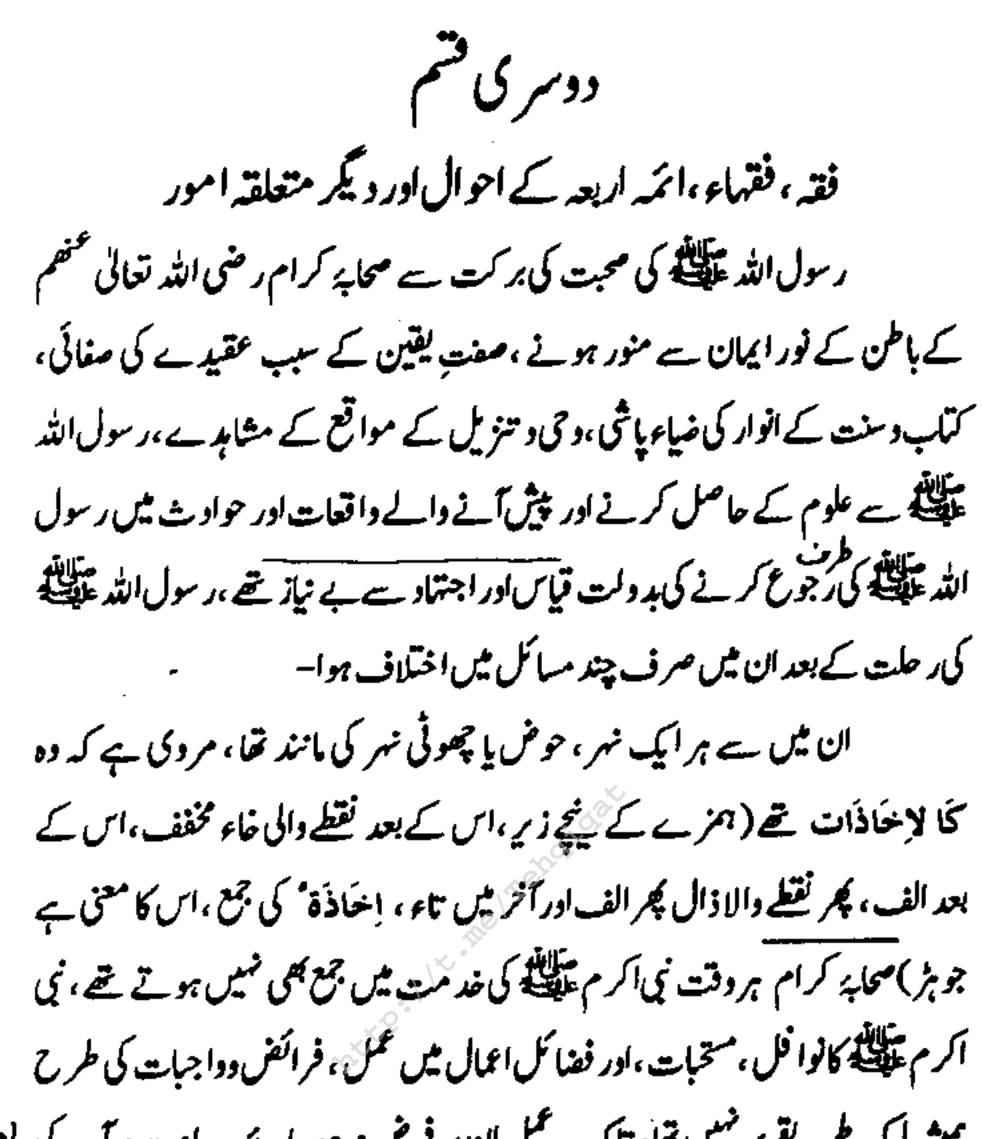
فرمائے -آمین !

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

.

٢

https://ataunnabilblogspot.com/



ہمیشہ ایک طریقے پر نہیں تھا، تاکہ بیہ عمل ان پر فرض نہ ہوجائے ، بیہ امت پر آپ ک لارم کمالِ شفقت اور رحمت کی وسعت کی ہما پر تھا،آپ جس عمل پر مواظبت فرماتے بتھے 12102 اکثراس کے داجب ہونے کے بارے میں وحی نازل ہو جاتی تقمی، ہر صحابی نے دہی کچھ روابیت کیاجس کااے علم تھا،اس کے ان میں اختلاف واقع ہوا، یہ اختلاف اجتماد کی، ما پر نہیں بلحہ روایت کی بنا پر تھا، ہر محالی نے اپنے علم کااظہار کیااور احادیث بیان کرتے وقت میہ خیال نہیں کیا کہ وہ دوسرے محامہ کے موافق میں یا مخالف-پجرجب محابۂ کرام مختلف شہروں اور علاقوں میں تیمیل کیے تو ان کے

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

ساتھ ایک ایک جماعت داہستہ ہو گئی، جنہوں نے ان کی صحبت اختیار کی اور ان سے علم حاصل کیا، ان کو تابعین کهاجاتا ہے، ان میں عربی بھی ستھ اور سمجمی بھی ، زیادہ تعداد عجميول كى تقى، الله تعالى كے فرمان : و آخرينَ مِنهُم لَمَّا يَلحَقُوا بِهِم (٢٢ / ٣) (اوران میں سے کچھ دوسرے جوان کے ساتھ ابھی لاحق نہیں ہوئے) ے یک تابعین ہی مراد میں ، ان میں اجتهاد اور قیاس عام ہوا-چر ایک دوسر کی جماعت آئی، جس نے تابعین کا زمانہ پایا اور ان سے علم حاصل کیا، انہیں تبع تابعین کہاجاتاہے، یہ تین دور امت مسلمہ کے بہترین دور ہیں، کیونکہ رسول اللہ علیق نے فرمایا : بہترین دور ، ہمار ادور ہے جس میں ہم ہیں ، پھر ان کے ساتھ متصل، بھران کے ساتھ متصل، لیٹن محابۂ کرام اور تبع تابعین،اللہ تعالیٰ کایہ فرمان ان سب کو شامل ہے۔ والسابِقُونَ الأوَّلُونَ مِنَ المُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ وَ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإحسَانِ رّضي اللهُ عَنهُم ورَضوا عَنهُ (٩ م ١٠٠) ''اور الطلے پہلے مہاجرین اور انصار میں سے اور وہ جو بھلائی کے ساتھ ان کے پیر دکار ہوئے اللہ ان سے راضی دہ اللہ سے راضی "۔ د نیامیں صرف چارائمہ کے پیروکارہاقی رہے

تنع تاہمین کے دور میں حوادث وداقعات اور مسائل بحثر ت پیدا ہوئے ، إجتهاد کی کثرت ہوئی،احادیث ادر مسائل فقصیہ میں اختلاف عام ہوا،اس دقت مشہور چاراماموں کے علاوہ بہت سے مجتمدین شقے ، کیکن مشرق د مغرب میں چار اماموں کے ہروكار ہى باقى رے ، مغرب كے تمام لوگ ماكى يں ، ان يس كوئى بھى غير ماكى سي ہے،روم، مادراء النہرادر ہندد ستان کے تمام باشندے حنق ہیں،ان میں کوئی بھی غیر

# https://archive.org/details/@zohaibhasanattar

https://ataunnabi.blogspot.com/ Click For More Books حنفی شیس ہے، دوسرے ممالک میں شافعیہ اور حنابلہ ملے جلے ہیں، البتہ شافعیہ کی اکثریت ہے-صحابہ اور تابعین کی بجائے اتمہ کی تقلید کیوں ؟ شیخ عالم عامل ، قیم فاروق ، مغرب کے متاخرین مشائخ اور علماء میں سے سید کاحمہ زرّوق (شارح محاری) فرماتے ہیں : ''اقتراء صرف معصوم ہتی کی کی جائے گی، کیونکہ اس ہتی سے خطا منتقی ہے ، یاس شخصیت کی پیروی کی جائے گی جس کی فضیلت کی گواہی معصوم ہستی نے دی ہے ، کیونکہ عادل جس کی صفائی دے دہ بھی عادل ہے ، نبی اکر م علیظتہ نے گواہی دی ہے کہ بہترین دور ہار ادور ہے، پھران لوگوں کاجوان کے ساتھ متصل ہیں، پھران لوگوں کاجو دوسرے دور سے متصل ہیں ، لہذا ان تین ادوار کے حضرات کی فضيلت بالترتيب ثامت موكن اوران كاقترالازم موئي کیکن صحابۂ کرام مختلف علاقوں میں بھر کیے ،ادر ان میں ہے ہر ایک کے پاس علم تھا، ہو سکتا ہے کہ ان میں سے ایک کے پاس تائج کا علم ہو اور دوسرے کے

پاس منسوخ کا،ایک کے پاس مطلق تھم کاعلم ہو دوسرے کے پاس مقید کا،ایک کے پاس عام حکم ہواور دوسرے کے پاس خاص ہو، جیسے کہ فی الواقع ایسا ہوا، اس لیے ان کے بعد دالوں کی طرف رجوع لازم ہوا، کیونکہ انہوں نے متفرق کو جمع کیا،ادر اس وقت پائی جانے والی روایات کو منصبط کیا، کیکن اس دور کے اہل علم نے بھی فقتہی مسائل کا احاطہ نہیں کیا، بعض مسائل ان ہے بھی رہ گئے ، اس لئے تیسرا انقال (اصاغر بتابعین اور تبع تابعین کی طرف) لازم ہوا، کیونکہ اس طبقہ کے علماء نے احادیث کے

.

· · ·

#### https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

۰. ۱

1+11

جمع ادر منبط کاکام کیاادر فقهی بعیرت حاصل کی، اس طبق میں حفظ، منبط اور فقامت کی سیکمیل ہو گئی، اس کئے کسی مخص کے لئے ان کے استنباط کردہ ادکام پر عمل کے سوا چارہ شیس رہااور ان کے بیان کردہ اور مصدقہ اصول کے قبول نہ کرنے کی تنجایش نہ رہی ، ہر دور کی طرح اس تیسرے دور میں علم و قضل اور تقویٰ میں شہر ہ آفاق ائمَہ ہوئے ہیں، مثلاً 🖧 فقہ میں امام مالک، امام شافعی، امام احمد بن حنبل 'ادر امام (ابو حذیفہ) نعمان بن ثابت ، ٢٠ تصوف ميں جنيد بغد ادى، معروف كرخى اور بغر حافى ، ٢٠ تصوف اور عقائد میں حارث محاس ، صفات کے ثابت کرنے میں انہوں نے سب سے پہلے منفتگوى، جيسے كەائن اشير في بيان كيا-میں (شیخ محقق) کہتا ہوں کہ ﷺ (زردق) نے اپنے کلام میں جانب تصوف کی رعایت کی ہے اور فقہ دیشوف کو جمع کیا ہے جیسے کہ انہوں نے اپنی کتاب " فواعد ' الطريقةِ في الجمع بين الشُّريعة والحقيقة '' مِن مِان كيا ، اور مارے اس رسالے (تخصیل التعرف) کی پہلی قتم میں اس کا تذکرہ ہوا۔ ی میں اللہ شیر از ی مہاجر کمی اللہ تعالیٰ کے صادق ہندوں میں سے تھے ، سید فی عبدالوہاب متق ان کے بارے میں فرمایا کرتے سے کہ وہ رہانی شخصیت میں،

ہم نے اپنی کتاب ذادالمتقین میں ان کے احوال بیان کئے ہیں، میں نے ان کو فرماتے ہوئے سنا کہ ہمار اعقیدہ ہے ہے کہ جو معارف اور حقائق شیخ او یزید سطامی اور جنید بغدادي كوحاصل يتصده لام شافتي اورامام أيو حنيفه كوبهي حاصل يتصي شريعت اوراس ک احکام کاعلم اس کے علاوہ تھا، ان کا مقصد بیر تھا کہ فقہ کے اتمہ ، فقہ اور تصوف دونوں سے متصف اور دونوں کے جامع شخے، انعماف بیر ہے کہ ائمئہ تصوف بھی دونوں کے جامع بتھے، فرق غالب اور مغلوب کا تھا (لیعنی ائمہ فقہ پر فقہ کااور ائمہ تصوف پر تصوف كاغلبه تقا)دالله تعالى اعلم-امام اعظم نے اس طرف اشارہ فرمایا ہے، كيونكه

انہوں نے فقہ کی تعریف کی ہے کہ تفس کا آن اشیاء کو پیچا نناجو اس کے لئے مفید اور مفتر ہے۔خوب اچھی طرح ذہن تشین کر کیجئے،اللہ تعالیٰ ہی تو فیق دینے دالا ہے۔ امام العظم مقدم يامام مالك؟ شیخ (زرّدق) نے اپنے مذہب اور عقیدے کی رعایت کرتے ہوئے انمنہ فقہ کا تذکرہ ترتیب مذکور کے مطابق کیا ہے، کیونکہ وہ مغرب کے رہے والے ادر مالکی یتھے، (اس لیے انہوں نے سب سے پہلے امام مالک کا پھر امام شافعی اور امام احمد کا ذکر کیا ہے، کیونکہ)امام شافعی امام الک کے شاگر دادرامام احمد امام شافعی کے شاگر دہیں،ان کے بعد امام ابد حنیفہ کاذکر کیا ہے جن کانام نعمان ہے۔ عارف محقق الانسان الكامل ك مصنف ، امام عارف بالله ، يشخ عبد الكريم حبل قادري بي كتاب" قاب قوسين و ملتقى الناموسين في معرفة قدر النبي و کیفیة التعلق بجنابه علیت "میں قرمات میں کہ نی اکرم علیت کی بارگاہِ اقد س کے ساتھ تعلق کی دوقتمیں ہیں۔ الملح پہلی فشم آپ کی کامل اتباع پر استفامت یعنی جس قول فعل اور عقیدے کا کتاب وسنت نے حکم دیااسے ہمیشہ اختیار کرنا، جیسے کہ چارائمہ ،امام او حذیفہ ،امام مالک ،امام

شافعی اور امام احمد بن حنبل رحم مم الله تعالی میں سے کسی ایک کا طریقہ ہے۔ کیونکہ علماء محققتین کانس امریر اجماع ہے کہ بیہ چاروں امام اہل حق ہیں ادر ان شاء اللہ العزیز قیامت کے دن سمی فرقد ناجیہ (نجات پانے والی جماعت) ہوں سمے ، شیخ (عبر الکر یم جیلی)نے پہلے امام ابد حنیفہ کاذکر کیا پھرامام مالک ، امام شافعی اور امام احمد کاذکر کیا، امام او حنیفہ عمر، فضیلت اور علم وعمل میں تمام اتمہ سے مقدم ہیں، آپ کی ولادت قول سی کے مطابق ۸۰ ھ میں ہوئی، ایک قول سے کہ آپ کی ولادت ۲۱ ھ میں

5

1+1

ہوئی، بیہ قول صحیح نہیں ہے، اگر صحیح ہوتا تو صحابۂ کرام سے آپ کی ملاقات کو بعید بنہ جاناجاتا، آپ کی د فات ۵۰ اھ میں ہوئی، ایک قول یہ ہے کہ ۳۵ اھ میں اور ایک قول کے مطابق ا ۵ اھ میں د فات ہوئی، پہلا قول زیادہ صحیح اور اکثر کا مختار ہے۔ امام مالک مشہور قول کے مطابق امام ابد حنیفہ کی وفات کے سال ۱۵۰ھ میں پیداہوئے، بعض علماء نے کہاکہ امام اعظم کی وفات کے دن پیداہوئے، کیکن بیہ ثابت شیس ہے، ۲۰۴۷ھ میں دفات ہوئی کہ، امام احمد بن حنبل ۲۴ اھ میں پیدا ہوئے اور اسم ال میں ان کی دفات ہوئی ---- پہلے یا پیچھے ذکر کرنے کا معاملہ آسان ہے ، کیونکہ بیہ سب حضرات اتمکہ اور مقتدا ہیں، ان کی پیروی کی گئی ہے، فضیلت اس کے ليح بح الله تعالى فضيلت عطافرمائ، والله تعالى اعلم-جمہورائمہ قیاس کے قائل میں اہل علم اتمہ کی ایک جماعت قیاس کی نفی کی قائل ہے، ان کا زمب بد ہے کہ وہ نصوص کی تادیل نہیں کرتے اور ان پر قیاس بھی نہیں کرتے ،وہ آیات کے ظاہر پر عمل کرتے ہیں، انہیں امحابِ ظواہر کہا جاتا ہے، تمام مجتمدین اصحاب رائے ادر

قیاس کے قائل ہیں، یہ نام امام او حذیفہ اور ان کے اصحاب سے مخص شیں ہے، جیسے کہ بعض شافعیہ کے کلام میں داقع ہے، ہال سید کہاجا سکتا ہے کہ ان کے ہال رائے اور اجتماد کا غلبہ ہے، شخ این ہمام نے مذہب حنی کومیان کرتے ہوئے اس قدر احادیث پیش کی ہیں کہ قریب ہے کہ بیہ کہاجائے کہ امام شافعی اہل رائے میں سے اور امام اس یہ امام شافعی رضی اللہ تعالی عنہ کی تاریخ ولادت اور وفات ہے ، امام مالک کی پیدائش ۹۵ داور وفات ٩ ٢ احد من ٢ ، (ديمة الاكمال في اساء الرجال الصاحب المشتوة من ٢٩ - ٢٢ ) اس جكمه يحد عبارت كاتب سے چموٹ من ہے، الا کمال میں امام مالک کی وفات ۹۹ اے لیستے کے باوجود ان کی عمر چوراس سال لکھی ہے، عمر کے حساب سے وفات اے اید میں ہونی چاہیے۔ ۲ اشرف قادری

1+4

الد حنیفہ اصحاب ظواہر میں سے ہیں۔ قیاس اور اجتماد کے قائلین کے دلائل اصول فقہ میں بیان کئے گئے ہیں ، ان کی تولی ترین دلیل نی اکر م علیقہ کادہ فرمان ہے جو حضر ت معاذ بن جبل رضی اللہ قومی تعالیٰ عند کو یمن بھیج دقت ارشاد فرمایا ، اس ارشاد کا مطلب سے ہے کہ اگر تنہیں اللہ نقالیٰ کی کمّب اور رسول اللہ علیقہ کی سنت میں حکم نہ ملے تواپنی رائے پر عمل کرنا ، اور حق سے ہے کہ قیاس پر عمل کماب و سنت سے ثامت ہے ، حالت مجبوری اجتماد سے حکم کیا جاتا ہے ، جیسے مجبوری کی حالت میں مروار کھایا جاتا ہے ، اس کلام کی شرح اور تفصیل آیندہ عنقر سے آر بھی ہے۔

وصل (۱) إمام الائمَه إمام اعظم الوحنيفه رضي الله تعالى عنه یادر ہے کہ بیرچار امام دین کے سنگ میل، اسلام کے ستون اور اہل سنت و جماعت کے علماء میں سے ہیں ، ان کے فضائل و مناقب مشہور ہیں اور کتاد ل میں بیان کی سی بی ، ہر مذہب کے علماء نے اپنے امام کا تذکرہ کیا ہے ، ان کی تعریفوں میں مبالغہ کیاہے، اور اپنی عقیدت کے مطابق ان کے مناقب بیان کے ہیں-امام او حذیفہ کے بے شار مناقب میان کئے گئے ہیں، جن کے مقابل دیگر ائمہ کے مناقب بیج معلوم ہوتے ہیں ، ان میں سے کچھ مناقب اپنے دور کے علاء شافعیہ کے مقتدا، شیخ شہاب الدین احمد بن حجر ہیتمی کمی نے اپنی کتاب " قلائد العقيان في مناقب النعمان لله مي بيان ك مي ، امام اعظم ك ففاكل ان ك بان کردہ مناقب میں مخصر نہیں ہیں بلکداس سے کمیں زیادہ ہیں ہم کچھ مناقب اس کتاب اور مند امام اعظم کے مرتب کے میانات سے طبقات حنفیہ کے حوالے سے میان کریں مے ---- بے شک اللہ تعالیٰ بی توقیق دینے والا ہے<sup>.</sup>

جامع الأصول مي لي كدايد حنيفه ابن ثامت ابن ذوطا ابن ماه امام فقيه ، کوفی تیم اللہ این تغلبہ کے مولی تھے، ان کے دادازوطا کابل کے رہے والے تھے، بعض في النيس بابل اور بعض في انبار كاباشنده بيان كيا، وه الويتم الله اين تعلبه ك

ا-امام علامدان جرکی کی تماب کانام ب "الخرارت الحسان فی مناقب الی مدیدة العمان "ربی "قلا مُدالعتيان فى كاس الاميان "تويداد لعرالتى عيلى ما قان (م ٥ ٣ ٥ ٥) كى تعنيف ، اور جار قمول يرمشمل ب، تيرى فتم يم قاميول اور علامكا تذكره ب ، ويحظ كشف العون ج ٢٠ ص ١٣٥٢ ..... مكن اب التب فلطى الما تدكوان جرك تعنيف لكوديا و- 1 الرف قادرى

غلام تتصح پھر انہیں آزاد کر دیا گیا، امام ایو حنیفہ کے والد ثابت حالت اسلام میں پیدا ہوئے۔ امام کو حقیقہ کے پوتے اسمعیل اتن حماد نے بیان کیا کہ ہم فارس کے رہے دالے اور آزاد میں ، اللہ تعالیٰ کی قشم ، ہم پر تمجھی غلامی طاری نہیں ہوئی ، ان کا نسب اس طرح بیان کیاجاتا ہے نعمان بن ثابت ابن طاؤس ابن ہر مُز ابن نوشیر وال عادل، صاحب طبقات حنفیہ نے ان کا نسب عجم کے باد شاہوں ہم ام ، اسفند بار ، دارا، منوچر سے ملاتے ہوئے حضرت سید نایعقوب علی نہیناد علیہ الصلوۃ دالسلام کے يخ يمودا تك منچايا -بعض کتب میں ہے کہ آپ کے دالد ثابت آپ کو حضرت علی مرتضٰی رضی اللد تعالى عنه كياس في محكم، الن وقت امام صاحب في عظم، حضرت على مرتضى ر منی اللہ تعالیٰ عنہ نے ان کے لئے اور ان کی اولاد کے لئے بر کت کی دعا کی ، لیکن یہ داقعہ سی میں ہے، کیونکہ حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شہادت بن چالیس *بجر*ی میں ہوئی،امام ایو حذیفہ کی پیدائش سن ایت چر پی میں ہوئی، توا نہیں حضرت على مرتضى رضى الله تعالى عنه كے پاس لے جاتا كيے ممكن ہے ؟ صحيح يہ ہے کہ امام <del>او حذیفہ</del> کے داداآپ کے والد ثابت کو حضرت علی مرتضٰی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس کے توانہوں نے ثابت کے لئے دعافرمائی، ایک روایت میں ہے کہ امام او حذیفہ کے دادانے نوروز کے دن حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں فالودہ بطور تحفہ بھیجاتوانہوں نے امام اعظم کے دادا کے لئے دعا فرمائی والر اور فرمایا : ہماراہر دن نور دزہے ، بعض علماء کا کہناہے کہ مرجان ک کے دن تحفہ بھوایا ا- لوروز موسم بماركا پهلادان جب سورت دبخ حمل جن داخل موتاب ، ايراني ميني فرور دين كا پهلادان ١٢ غيك اللغات ٢- مرجان قارى عرماو فزال كانام ب، اس ميت عر سورجد ب ميزان عروان عرد المار باب ١٢ فيك اللغات



حضرت على مرتضى رضى الله تعالى عنه نے فرمایا : " ہمار اہر دن مرجان ہے "ل

حليد لهام العظم صاحب جامع الاصول ف فرمايا كه لهام آيو حذيفه ورازى ماكل ، ميانه قامت شے ، بعض علماء ف كها كه ان كا قد لمبا تقا ، كند مى ركمت غالب ، خوبصورت ، و كنش صورت اور كفتگو كه مالك شے ، سب ے زيادہ فضيح اللمان اور دولت مند شے ، ان كى مجلس بوى دلچسپ ہوتى متى ، بو ب كر يم اور اپنے احباب كى ہمدردى يس باكمال شق ، عالم ، عابد وزابد ، متقى پر ہيز كار شے ، علوم شرعيه كه لمام اور پنديد و شخصيت شے صاحب جامع الاصول فرماتے ہيں كه أكر ہم ان كے فضائل و مناقب تفعيلا ميان كر في كليس تو كفتگو طويل ہوجائے كى اور ہم اس كا حق ادا نميں كر سكيں سے -امام اعظم كى گزر او قات امام اعظم كى گزر او قات مشائخ پر ہمى خربت كرتے ، تما تف اور عطيات تبول نميں كرتے ہے ، جب اپ مشائخ پر بھى خربت كرتے ہو ، تما تف اور عطيات تبول نميں كرتے ہے ، جب اپ مشائخ پر بھى خربت كرتے ہو ، تقائل اور حليات تبول نميں كرتے ہے ، جب اپ

کپڑا پہنے تو دیسانی کپڑ ابزر کوں کو بھی پیش کرتے ، جب نیا پھل اور نٹی تھجوریں آتیں تو

جو پچواپنے لئے اور اپنے اہل و عیال کے لئے خریدتے دہی چیز بزرگ علاء کے لئے خریدتے، تفتگواسی دفت کرتے جب کسی کے سوال کاجواب دیتا ہوتا، بے مقصد امور میں غور دخوض نہیں کرتے تھے ، بہت خوبر دجوان بتھے ادر عطر کا استعال بخر ت 

عتودالجمان (حدر ركباد كن) م ۳۸

ا- محدين يوسف صالحي ءامام :

آپ کے زہداور جو دو کر م کاایک واقعہ شقیق بن ابر اہیم تکن نے بیان کیا، دہ فرماتے ہیں کہ میں امام ابد حنیفہ کے ساتھ ایک راستے پر چل رہا تھا، دہ کمی ہمار کی عیادت کے لئے جارہے تھے،ایک مخص دور ۔۔ انہیں دیکھ کر شرما گیااور اس نے راستہ تبدیل کر لیا-جب اے احساس ہوا کہ امام او حنیفہ نے اسے دیکھ لیاہے تو دہ شر مسار ہو کر ٹھبر حمیا،امام ابد حنیفہ نے فرمایا : "تم نے راستہ کیوں تبدیل کیا" ؟اس نے کہا کہ " آپ کے دس ہزار درہم میرے ذمہ ہیں، مدت گزر گنی ہے کہ میں ادا شیں کر سکا"، امام او حذیفہ نے فرمایا : "سبحان الله ! معاملہ یمال تک پینچ گیا ہے ؟ میں نے دہ تمام دراہم تمہیں ہبہ کر دئے ، میر ی ملاقات کی وجہ سے تمہارے دل میں جو شر مساری پیدا ہوئی ہے بچھے معاف کردو"، شقیق کہتے ہیں کہ بچھے معلوم ہو گیاآپ حقیقی زاہر میں ک

عیب کی نشاند ہی کے بغیر ملازم نے کپڑ افروخت کر دیا یان کی کیا ہے کہ آپ نے اپنا تمام ال صدقہ کر دیا جو آپ کاو کیل آپ کے پاس لایا تھاادر دہ تمیں ہزار درہم تھا، ہوا یوں کہ ولیل نے عیب دالا کپڑا دوسر ے کپڑوں میں ملادیا،امام صاحب نے اسے تاکید کی تقمی کہ فروخت کرتے وقت عیب ک

نشاندی کردیتا،ا سے یادنہ رہالور اس نے خرید ارکوہتا ئے بغیر وہ کپڑ افرد خت کر دیا (امام اعظم نے کلر قم صدقہ کردی) کا عبادات میں کمال آپ کے سوائح نگاروں نے بیہ بھی میان کیا ہے کہ آپ نے عشاء کے وضو عتودالجمان (حيدرآباد دكن ) م ۲۳۶ المتحمرين يوسف صالحى ءامام : عقودالجمان (حيد رآباد د کن ) ص ۳۱ ۴۰۰ ۲- محمدین یوسف مسالحی ،ایام :

ے چالیس سال تک فجر کی نمازادائی ،اور تمیں سال تک (ایام ممنوعہ کے علادہ) روزہ دارر ہے ،اکثر راتوں میں ایک رکھت میں قرآن پاک ختم کیا کرتے تھے ،یہ بھی بیان کیا کیا ہے کہ جس جگہ آپ کی دفات ہوئی دہال آپ نے سات ہز ار مرتبہ قرآن پاک ختم کیا تقا، ر مضان المبارک کے ہر دن اور ہر رات میں ایک ختم کیا کرتے تھے ، عید کے دن دومر تبہ ختم کرتے ، ہر سال ج کیا کرتے تھے ،اس طرح پچپن ج کے۔ بیٹے کے استاد کی قدر افزائی

مردى ہے كہ آپ نے اپنے ميٹ حماد كو ايك استاد كے پاس بھجا، استاد نے كماكہ اسيس پڑھايا المحمد للله ، امام اعظم نے الے پارچ سودر بم بھجواد ، استاذ نے كماكہ سيہ تو بہت ذيادہ ميں (ابھى ميں نے پڑھايا ہى كيا ہے ؟) امام اعظم ماراض ہو گے اور اپنے ميٹ كوردك ليا اور فرمايا ، تمبار ، نزديك قرآن پاك كى كچھ قدر و منز لت سيں ہے (ميں ايس مخص سے اپنے بيٹ كو شيں پڑھا سكتا) ہيت اللہ شريف ميں ختم قرآن اور معرف اللى ہيت اللہ شريف ميں ختم قرآن اور معرف اللى کے دربانوں كو كچھ نذرانہ بيش كيا تاك آپ كو بيت اللہ شريف ك

اجازت دے دیں، چنانچہ آپ نے ایک پاؤں پر کھڑے ہو کر آدھا قرآن پاک پڑھااور باق آدهاددسر باد اير كمر ب جوكريزها، اورد عاكى "اے میرے رب ! میں نے کچھے پچانا جیسے کہ تیری معرفت کا حق ہے ، کمیکن تیری عبادت کاجو حق ہے وہ میں ادا نہیں کر سکا" سیر معرفت کا کمال تھا کہ آپ نے اپنی عمادت کو ما قص جانا، بیت اللہ شریف کے ایک كوت ب آوازاني :

.

**\*•** 

.

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

.

·"تم نے خوب معرفت حاصل کی اور اخلاص کے ساتھ عبادت کی ، ہم نے تمہیں اور قیامت تک تمہارے مذہب دالوں کو عش دیا"ک صاحب مناقب نے کہاکہ اگرامام اعظم کا منقول قول صحیح ہو کہ میں نے التركم تیری معرفت حاصل کی جیسے کہ تیری معرفت کاحق ہے ، توبیہ دوسرے بزرگ کے اس قول کے منافی شیں ہے کہ اے اللہ ! تو پاک ہے ، ہم تجھے شیں پہچان سکے جس طرح کہ تیری معرفت کا حق ہے - کیونکہ امام اعظم کی مرادیہ ہے کہ میں نے کچھے اپنی استطاعت اور اپنے علم کی رسائی کے مطابق پہچانا ، اور دوسرے بزرگ کی مر ادبیہ ہے کہ حقیقت معرفت جواللہ تعالیٰ کے لائق ہے اس تک کسی کی رسائی شیں ہو سکتی، اور بیہ حقیقت ہے -اور کیوں نہ ہو جب کہ سید المر سلین سلا کی نے فرمایا : میں تیر ی تعریف کااحاطہ نہیں کر سکتا جیسے کہ تونے خود اپنی تعریف کی ہے (الخ) میں کہتا ہوں اور اللہ تعالیٰ بہتر جانتا ہے کہ امام اعظم کے قول کا مطلب بیہ ہے اور ان کے کام کی روش سے بھی نمیں معلوم ہوتا ہے کہ جس نے تجھے پہچانا ہے جیسے کہ تیری معرفت کاحق ہے <sup>لی</sup>عنی تواننتاء عبادت کا مستحق ہے <sup>، ای</sup>کن میں تیری عبادت کا حق ادا نہیں کر سکا جیسے کہ میں نے جانا ہے کہ توانتہاء عبادت کا مستحق ہے۔

<sup>ک</sup>ریپر زاری پر پڑوسیوں کی شہادت بعض تذکرہ نگاروں کا کہنا ہے کہ آپ کے رونے کی آواز سی جاتی تھی، یہاں تک کہ آپ کے پڑوی آپ پر ترس کھاتے تھے، سفیان بن غیبنہ نے کہا کہ امام ایو حنیفہ کے زمانے میں مکہ معظمہ میں ایسا کوئی فخص نہیں آیا جو ان سے زیادہ ( نفلی ) فماز پڑھنے دالا ہو، نماز میں بحثر ت قیام کرنے کی ہا پر آپ کوو تد (زمین کی شیخ) کہا جاتا تھا، کہتے ہیں کہ امام اور حنیفہ کاایک پڑوی تھا، اس کی ہیتی صرف رات کے وقت استحدين يوسعت مسالحي دايام : عتودالجمان (حيد رآباد دكن ) م ١٢٠

216

نکلتی (چھت پر جاتی) تھی،دہ امام او حنیفہ کو چھت پر کھڑ اہواد یکھتی تو سی سمجھتی کہ ایر در خت ہے، جب امام صاحب کا انتقال ہوا تو اس نے اپنے والد سے یو چھالباجان ! الد حنیفہ کے گھر میں جو درخت تقادہ کد ھر کیا ؟ دہ مخص رو پڑااور کہنے لگادہ درخت كاف ديا كياب-کوہو قار حضرت عبدالله بن المبارك فرمات بي كه جس حجر ب مي امام اعظم تھا یک دن اس میں چھت سے سانپ گر پڑا، سب لوگ بھاگ گئے، میں نے دیکھے کہ انہوں نے صرف انتاکیا کہ سانپ کو پرے ہنادیا اور خود اپن جگہ قائم رہے-پيکر صبر وحکم امام اعظم انتائی در ہے کے صابر اور حکیم تنظے ، لوگوں کی ایذاءر سانی پر صبر اور حکم کا مظاہر ہ کرتے، یزید تن ہارون کہتے ہیں کہ میں نے او حذیفہ سے زیادہ حكم دالاكوئي شخص شيس ديمها، جب آپ كو أظلاع ملتى كه فلال تمخص نے آپ كى برائى ہان کی ہے توآب اسے بر<sup>ا</sup>ی نرمی سے پیغام بھیجتے کہ بھائی اللہ تعالٰی تمہاری مغفرت فرمائے، میں نے بچھے اللہ تعالیٰ کے سپر دکیا، دہ جانتا ہے کہ تم نے غلطبات کی ہے-حضرت عبد الرزاق بن بهام کہتے ہیں کہ میں نے امام او حذیفہ سے زیادہ حكم والا كوئي شخص شيس ديكها، ہم متجد خيف (منَّ) ميں بتھے كہ ايك نقاب يوش محض امام اید حنیفہ کے بارے میں دریافت کرتا ہواآیا ، اس نے کہااد بد کار اور فاحشہ عورت کے بیٹے ! امام ایو حنیفہ نے فرمایا : " ایک ہدہ خدا ! اللہ تعالٰی تجمع عافیت عطا فرمائے، تو کیاجا جتا ہے ؟ مجھ سے فلال مسئلے کے بارے میں سوال کیا گیا تو میں نے فتولی دے دیا، اس مخص نے کہا : تم نے حسن بھری کے فتوے کے خلاف فتو کی

ومكمصا

دیا؟ "امام نے فرمایا : حسن بھر ی نے خطاکی ، اس مخص نے کہااد کا فر !اوز ندیق ! تو حسن بھری کے فتویٰ کو خطا قرار دیتاہے ؟امام کے شاگر داسے مارنے کے لئے ایکھے توآب نے انہیں منع کر دیا، امام نے فرمایا، ان مسعود نے وہی کچھ فرمایا ہے (جو میں نے فتولی دیا) حسن بھر ی نے داقتی خطاک ہے ، اس شخص نے پھر زبان درازی کی ، امام اعظم نے فرمایا :اللہ تعالٰی تیر ی مغفرت فرمائے وہ میر ےبارے میں جانتا ہے کہ تمہاری بات غلط ہے، پھر امام اعظم رو پڑے، دہ تحض اٹھ کر قریب آیا اور کہنے لگا اللہ تعالیٰ کے لیئے بچھے معاف کر دیں ، میں نے خطا کی ہے اور میں اپنی جمالت کا اعتراف کرتا ہوں، امام اعظم کے گربیہ میں مزید شدت پیدا ہو گئی، یہاں تک کہ آپ کے کندھے ملنے لگے ، فرمایا : ہندہ خدا! میں نے کچھے اپنے رب ، اللہ کریم کے سپرد کیا، اس شخص نے کہا کہ پی اس سے آسان فیصلہ جاہتا ہوں، فرمایا : میں نے بحصے ادر ہر اس شخص کو معاف کیا جو بچھے گالی دے ۔ امانت وديانت ورضح سميت مي كمه امانت وديانت مين امام الو تحقيقه كاعظيم مقام تها، وه امانت كو

ہر چیز پر ترجیح دیتے بتھے ،اگر اللہ تعالٰی کے راستے میں ان پر تلواریں بھی امرائی جاتیں تواشیں بر داشت کر لیتے ، کہتے ہیں کہ ان کے زمانے میں ایک بحری چوری ہو گئی ، ا امام علامہ محمد من یوسف مسالحی فرماتے ہیں : عبدالرزاق بن ہمام سے مردی ہے کہ میں نے امام ابد حذیفہ سے زیادہ حکم دالا کوئی مخص نہیں دیکھا، ہم ان کے ساتھ مسجد خیف (منی ) میں پیٹھے ہوئے تھے ،ادر لوگ ان کے ارد کر دبینے ہوئے تھے ، بھر دکے ایک فخص نے ان سے ایک مسئلہ یو چھا، امام نے جواب دیا ، اس محض انے کما کہ حسن بھر ی نے توبیہ فتو کی دیاہے ، امام ایو حذیفہ نے فرمایا : حسن بھر ی نے خطا کی ، ایک مخص جس نے چرد چمیایا ہوا تھا ،اس نے امام کو کمااوزانیہ <u>سے بینے</u> ! تو کہتا ہے کہ حسن بھری نے خطا کی ، لو کول میں شور بر پا ہو کمیا ، انہوں نے اس مخص کو سز ادبنے کاارادہ کمیا ، امام نے لو کول کو چپ کراد یا ادر کچھ د مرتک مرجعکات رہے، پر مراغایا : بال حسن نے خطاک بے اور این مسعود نے جو بھر سول اللہ علی کے سے روایت کیائی ودور ست ہے - ۲ اعتود الجمان (ص ۸۸ - ۲۸۷)

# 111

ہارون الرشید کے دربار میں خراج عقیدت

ایراہم من سعید جوہری سے مردی ہے کہ میں ایک دن امیر المو منین ہارون الرشید کے پاس تفاکہ ان کے پاس امام او یوسف تشریف لائے ، امیر المکو منین نے کہادو یوسف ! بچے امام او حذیفہ کے اخلاق کے بارے میں بتائیں ، امام او یوسف نے فرمایا : اللہ تعالیٰ اپنی کتاب میں فرما تاہے : ما یکفظ مین فول الک کدیدو رقیب عیتید (۵۰ مرا) ما یکفظ مین فول الک کدیدو رقیب عیتید (۵۰ مرا)

اور یہ ہربات کرنے والے کی زبان کے پاس ہو تاہے، امام او حذیفہ کے بارے میں میر ا علم ہے کہ 🛠 وہ اللہ تعالیٰ کے حرام کئے ہوئے کاموں سے شدت کے ساتھ منع کرنے والے تھے، 🖓 اللہ تعالیٰ کے دین کی جوہات ان کے علم میں نہ ہوتی اس کے کہنے سے سخت پر ہیز کرتے تھے، جرادہ اس بات کو محبوب رکھتے تھے کہ اللہ تعالٰی کی اطاعت کی جائے اور نافر مانی نہ کی جائے تہ دوہ دنیا کے معاطے میں دنیاد اروں ہے الگ تملک رہتے تی اور نیا کی کر بزیں رکچی نہیں لیتے تقص مارہ فی موال معدل، الله ان کی خاموشی طویل ہوتی تھی، ہروقت خور د فکر میں معروف ریتے، 🛠 ان کا علم عتودالجمان (حيد ركباد دكن ) م ۳۳ ا - محرين يوسف صالحي ،امام :

وسیع تھا، فالتوادر لغو تفکوبالکل نہیں کرتے تھے 🖓 ان سے کوئی علمی مسئلہ یو چھاجا تا تو أكرانهيس اس مسئلے كاعلم ہو تا تواس پر كفتكو فرماتے اور جو بچو سنا ہو تاہيان كرد يے درنہ خاموش سہتے 🛠 دہانی جان اور اپنے دین کی حفاظت کرتے تھے 🛠 علم اور مال کثرت ے خربتی کرتے، 🖓 اپنی ذات اور اپنی دولت کی متا پر سب لو گول سے بے نیاز رہے الم لا الح كى طرف ميلان شيس ركفت من ، الم نيبت ، يمر دورين ، اور كمى كاذكر سوائے بھلائی کے نہیں کرتے تھے۔ ہارون الرشید نے کہاکہ یہ صالحین (اولیاء کرام) کے اخلاق ہیں کہ پھر منٹی کو کہا کہ بیر صغات تحریر کر کے میرے بیٹے کہ پہنچادو تا کہ وہ ان کا مطالعہ کرے ، پھر کو ا پنے بیٹے کو کہاان اوصاف کویاد کرلو، میں تم سے سنوں گا-امام ابد حنیفہ کی دس صفات معانی این عمر ان موصلی سیے منقول سے کہ امام ابد حذیفہ میں دس صفات تحیس، جس شخص میں ان میں ہے ایک صفت بھی ہو گی وہ اپنے قبیلے کاسر دار اور اپن قوم کاسر کردہ فرد ہوگا،دہ دس صفات پیر ہیں (۱) بر بیزگاری (۲) سیائی (۳) فقامت

(۳) لو کول سے خوش اخلاقی سے پیش آنا (۵) کچی مردت (۲)جو کچھ سناس کی طرف متوجہ ہوتا (۷)طویل خامو ش (^) بریشان حال کی امداد کریا، چاہے وہ دوست ہویاد شمن (٩) صحيح بات كهنا (١٠) سخادت كله

الم محمدين يوسف صالحي والمام : عقودالجمان (حيد رآباد دكن ) م ٩٥-٣٩٣ ۲ - محمدین یوسف مسالحی ،امام : عتودالجمان (حبير رآماد دكن )م ٢٩٥

۲I<u>۸</u>\_

ائمه كاخراج تحسين ان بن کابیان ہے کہ ایک شخص نے کما کہ میں او حنیفہ کے پاس سے آیا ہوں توسَّفیان توری نے کہاکہ تورد ئے زمین کے سب سے بڑے عبادت گزار کے پاس سے کیاہے، امام احمد فرماتے ہیں کہ امام ابو حنیفہ پر ہیز گاری، زہدادر آخرت کو دنیا پر ترجیح دینے میں اس مقام پر فائز تھے جسے کوئی حاصل نہیں کر سکتا، سفیان بن عبینہ کہتے ہیں کہ میر ی آنگھوں نے ان جیساکوئی انسان نہیں دیکھا-وصل(۲) امام اعظم بحيثيت عالم، فقيه اور محدث امام اعظم کے مناقب زہدو عبادت ،ورع و تقوی اور حسن اخلاق و صفات میں کثیر بھی ہیں اور قابل قدر بھی ،کلیکن ہم اس جگہ ان کے علم ، فقامت اور حدیث دانی کے بارے میں پچھ باتیں نقل کرتے ہیں اور آپ جگہ وہی مقصود ہیں-ائمَه مجتدين كااعتراف

ہم کہتے ہیں کہ ان کے ہم عصر اور بعد کے اتمہ ، ان کے ثاخوان اور ان کی ر فعت شان اور بلندئ مقام کے معترف بیں ٢٠ امام شافعی نے جب امام مالک ے امام او حنیفہ کے بارے میں پوچھا توانہوں نے فرمایا : میں نے ایسے مخص کود یکھا کہ اگردہ تمہارے سامنے دعویٰ کریں کہ بیہ ستون سونے کاب تواہے دلیل سے ثابت کر دیں سے لے ----- اس سے ان کا مقصد امام او حنیفہ کی ذکاوت کا کمال اور مید ان علم میں ان کے ذہن کی جو لانی بیان کرنا تھا 👉 پیھی ابن معاذ رازی سے منقول ہے کہ اہمیں خواب میں رسول اللہ علیہ کی زیارت ہوئی، انہوں نے عرض کیایار سول اللہ ! ا - محدين يوسف معالجي ،امام : عتودابمان (حيد ركباد دكن )م 2 ٨-١٨١

میں آپ کو کہاں طلب کردل؟ فرمایا : ابو حنیفہ کے علم کے پاس 🛠 حضرت عبد اللّٰہ این المبارک نے فرملا : کوئی هخص امام او حذیفہ سے زیادہ اس لاکق شیں ہے کہ اس کی اقتدا کی جائے، کیونکہ وہ متقی، پر ہیزگار، صاحب ورع عالم اور فقیہہ ہیں، انہوں نے علم کواس طرح منکشف کیا کہ کسی نے نہیں کیا-الم احمد بن حنبل نے ان کے بارے میں کہا کہ وہ علم، تقویٰ، دنیا سے فاركم بے رغبتی اور دار**آخرت کی دلچیپی میں اس مقام پر** جائز شخصے کہ اسے کوئی د دسر احاصل نہیں کر سکتا، خلیفۂ منصور کی طرف سے انہیں قاضی (بج ) کا عہدہ قبول کرنے پر مجبور کیا گیا، یہاں تک کہ انہیں کوڑے مارے تھئے ، لیکن انہوں نے بیہ عہدہ قبول شیں کیا 🖓 مکی این ابراہیم (امام خاری کے استاذ) فرماتے ہیں کہ ابد حنیفہ اپنے زمانے کے بہت بڑے عالم بتھے 🛠 معمر کہتے ہیں کہ میں نے ایساکوئی شخص نہیں دیکھا جولغت میں اچھی طرح گفتگو کر سکتا ہو ، قیاس بھی کر سکتا ہو ، حدیث کی شرح بھی کر سکتا ہوادر ان امور میں امام او حذیفہ سے ڈیادہ علم رکھتا ہو 🛠 سلیمان کہتے ہیں کہ امام الد حنیفہ نادر روزگار شخصیت شکھ 🖓 خلف بن ایوپ کہتے ہیں کہ اللہ تعالٰی نے حضرت محمد مصطفى رسول الله علينة كوعكم عطا فرمايا، آب سے صحابة كرام كوملا، ان سے

تابعین کی طرف منتقل ہوا، پھرامام اید حذیفہ اور ان کے شاکر دوں کو ملا، جو شخص جاہے راضی ہواور جو جاہے پاراض ہو المحضرت عبدالله بن مبارک فرماتے ہیں کہ اگر اللہ تعالیٰ امام او حنیفہ اور سفیان کے ذریعے امداد نہ فرماتا تو میں عوام الناس میں سے ہوتا، سے بھی فرمایا کہ اگر میں نے امام ابد حنیفہ کی زیارت نہ کی ہوتی تو میں بھی ستے (کر نسی) پیچے دالوں میں سے ہوتا،ادراگر او حذیفہ نہ ہوتے تو میں مبتدعین میں سے ہوتا، جب حضرت عبداللّٰہ ین مبارک سے کوئی مسئلہ یو حکماجاتا تو فرماتے حضرت عبداللہ بن مسعود نے اس

44.

طرح فرمایا در امام ابو حنیفہ نے اس طرح فرملیا، حاضرین میں سے کوئی تخص کہتا کہ آپ ابو حنیفہ کو این مسعو د کے ساتھ ملارب میں تو فرماتے اگر توامام او حنیفہ کود کھتا تو عظیم شخصیت کود کچتا المسفیان توری فرمات میں کہ ہم امام او حذیفہ کے سامنے اس طرح تھے جیسے باز کے سامنے چڑیاں ہوں ،ابد حنیفہ علماء کے سردار میں المجتفرين رئيع مسيح بين كه ميں پانچ سال امام او صفيفه كى خدمت ميں حاضر رہا ميں نے ان سے زیادہ طویل خامو چی دالا کوئی مخص نہیں دیکھا، جب ان سے کسی مسئلے کے بارے میں سوال کیا جاتا تو یوں معلوم ہوتا جیسے علم کا دریا بہہ رہا ہو ، بیر بھی فرمایا کہ سب لو کول سے زیادہ فقیہ امام او حنیفہ ہیں میں نے فقاہت میں ان جیسا کوئی عالم سمیں دیکھا الم سفیان توری کہتے ہیں کہ وہ تمام زمین کے باشندوں سے زیادہ فقیہ ہیں المان معين فرمات بي كم أمام أو حنيفه حديث من تقه ست عبر عبرالله بن داؤد کہتے ہیں کہ مسلمانوں پرداجب بے کہ اپنی نمازوں میں اللہ تعالیٰ کی بار گاہ میں امام الد صنیفہ کے لئے دعا کریں 🖓 این معین (مشہور محدث) کہتے ہیں کہ میں نے حضرت سعيد بن قطان كو فرمات ہوئے سناكہ : ہم جموت شيس اولتے، الله تعالى كى فتم اہم نے امام ابد حنیفہ کی رائے سے بہتر رائے کنیں سی، ہم نے ان کے اکثر اقوال کو اختیار کیا ہے 🖓 امام شافعی فرماتے ہیں لوگ فقہ میں امام اور حذیفہ کے بال بح بی شیر بن بارون فرماتے میں میر ی بہت سے لو کول سے ملاقات ہوئی ہے کمیکن میں نے امام ابو حنیفہ سے زیادہ عقل والا ، فعنیلت والاادر متقی کوئی حض نہیں ويكحا-جار ہز اراسا تذہ، دس ہزار تلامذہ تذكره لكار سمت بي كه امام او حنيفه في جار هزار اتمنه تابعين كي شأكروى

اختیار کی،امام الحد ثنین ابو حفص نبیر عمر فرماتے ہیں کہ حنفیہ اور شافعیہ کے در میان مناظره ہو گیا، ہر ایک اپنے امام کوافضل قرار دے رہا تھا، ابد عبراللہ بن حفص الکبیر نے کہا کہ امام شافعی کے اساتذہ شار کرو کہ کتنے ہیں ؟ ان کا شار کیا گیا تو ان کی تعداد اشی تھی، تب کہا گیا کہ امام او حنیفہ کے اساتذہ کی گنتی کرو، توان کی تعداد چار ہزار تقمی (الخ)غالبًاامام اعظم کے بڑے بڑے اسما بذہ کا شار کیا گیا تھا (ور نہ ان کی تعد اد اس ست بھی زیادہ تھی) واللہ تعالیٰ اعلم لام اعظم کے شاکردوں کی تعداد شار سے باہر ہے ، بعض حضرات نے ان کی تعداد دس ہزارہتائی ہے،ان میں سے مشہور پانچ سوسا ٹھ ائمۃ المسلمین ہیں،ان کے شاگر دوں میں سے چھتیں حضرات درجۂ اجتماد پر فائز ہوئے ، پھر تو عالم اسلام آپ کے اصحاب ، شاگر دوں اور آپ کی کتلوں سے بھر حمیا ، بعض حضرات نے کہا کہ آپ کے شاگر دچار ہزار مسلمان تھے۔ و صل ( نتر ) خصوصى مناقب امام اعظم کے جلیل القدر تلامدہ امام اعظم کے وہ مناقب جن میں کوئی دوسر اامام شریک نہیں ہے ، ان میں سے ایک بیر ہے کہ کثیر تعداد میں جتنے جلیل القدر شاکردان کے تھے کسی کے نہیں یتھ-چند نامور شاگر دیہ ہی : (۱) امام المسلمين، قاضي قضاة المؤمنين (چيف جسس) فقع اوردا نشورامام ابو يوسف جن کے علم حدیث اور روایت کا اعتراف کیا گیاہے-(۲) کتیجہ مجتمد، فقہ کور عربی زبان کے ماہر ، عالم ربانی امام محمد بن حسن شیبانی ----

امام ایوبر رازی شرح جامع کبیر میں کہتے ہیں کہ میں نحو کے بعض نامور علماء کو (کہا گیاہے کہ وہ او علی فاری شے) جامع تجیر کے بچھ مسائل پڑھ کر سنار ہاتھا تو وہ اس کتاب کے مصنف لیعنی امام محمد بن حسن شیبانی کی نحو میں دسترس پر تعجب کرتے تھے، انہوں نے بیہ مسائل ابد حذیفہ کے میان کردہ نقل کئے تھے، امام محمد ہی وہ مست ہیں جنہوں نے دوسرے شاکر دوں کی طرح امام ابد حنیفہ کاعلم پھیلایا، امام محمد نامور ذکی و تصبیح اور امام مجتمد بند امام شافعی فرماتے ہیں کہ اگر میں جاہوں توبیہ کہہ دوں کہ قرآن یاک امام محمد بن حسن کی لغت میں مازل ہوا، کیونکہ دہ بہت ہی فضیح تھے، یہ بھی فرمایا که اگر اہل کتاب امام محمد بن حسن کی کتاوں کود کچھ کیس توایمان لے آئیں - یہ بھی فرمایا کہ میں نے امام محمد بن حسن کی کہاوں سے فقہ حاصل کی اور استفادہ کیا، امام شافعی نے بید بھی فرمایا : تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے جس نے فقہ میں امام محمد بن حسن کے ذریعے میر محداد فرمائی، جامع الاصول میں امام محمد بن حسن کے حالات ہان کرتے ہوئے امام محمد بن اور کی شاقعی کا یہ قول بیان کیا ای طرح لام نودی نے فرمایا : ٣-امام ابو حذيفه کے شاکر دول ميں زبر دست ذكاوت اور روش علم والے امام زفر بن

حذيل تتيمي عنبري بي -رحمهم الله تعالى ۳- فاضل کامل فقید ، حسن بن زیاد ایوایوی رحمه اللد تعالی ۵-امامان امام، حماد بن امام او حنيفه رحم مااللد تعالى ۲-فیہ کام ، ہزرگ ، متقی اور زاہد عبداللہ بن میارک رازی جن کے ارشادات ے علاء کی کتابی کھر ی ہوئی ہیں، رحمہ اللہ تعالی - - داہدترین امام، اس امت کے رامب داؤد بن تعییر طائی رحمہ اللہ تعالی ٨- عالم رباني، زايدول ك امام فقسيل بن عياض ، خراسان ميس پيدا موت ، پر كوفه

آتے اور امام او حذیفہ سے علم حاصل کیااور امام اعمش سے حدیث سی-٩- قاسم بن معن بن عبد الرحمٰن بن عبد الله بن مسعود (رضى الله تعالى عنهم) ادر ان کے علاوہ فقہ وحدیث کے و میکر اتمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم جن کا ذکر باعث طوالت ب چالیس شاگر د مر حبهٔ اجتهاد پر امام اعظم نے اپنی زبان اور قلم سے فتو کی شیں دیا، یہاں تک کہ اساتذہ نے انہیں تکم دیا، چنانچہ مسجد کوفہ میں بیٹھے تو ان کے ساتھ ایک ہزار شاگر دوں کا اجتماع تقاءان ميں چاليس دہ جليل القدر اور صاحب فضيلت شاگر دیتھے جو مرتبۂ اجتهاد یر فائز ہوئے، امام اعظم نے انہیں فرمایا کہ : " تم میرے اکابر شاگرد اور میرے دل کا سرور ہو، میں نے اس فقہ پر دستر س حاصل کی ہے ادر اسے تمہار سے لیئے آسان کر دیاہے ، لوگوں نے جھے آگ کے او پر بک ہمادیاہے، پس راحت میرے غیر کی لئے اور مشقت میر ی پشت پر ہے''۔ جب کوئی داقعہ پیش آتا تولام اعظم آلینے شاکر دول سے مشور ہ کرتے، ان سے دریافت کرتے ، ان سے <sup>ک</sup>فتگواور متبادلہ خیال کرتے ، ان کے علم میں جو احاد بیٹ

ادر آثار ہوتے وہ سنتے ، ادر جو پچھ انہیں علم ہو تادہ انہیں سناتے ، بعض او قات ایک م مینہ یاس سے زیادہ غور دخوض جاری رہتا، یہاں تک کہ ایک قول طے پاجاتا، تو امام الديوسف ات لکھ ليتے، اس شور ائي طريقے پر انہوں نے اصول طے کئے، دوسرے ائمَہ کی طرح انہوں نے انفرادی طور پر فیصلے نہیں کئے۔ عیون المسائل سے منقول ہے کہ جب امام اور حذیفہ کو کوئی مشکل مسئلہ بیش آجاتا توجالیس مرتبہ قرآن یاک ختم کرتے مشکل حل ہوجاتی۔

#### https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

.

.

تدوين شريعت امام اعظم کی انتیازی خصوصیت بیرے کہ انہوں نے علم شریعت کی تدوین كى ادرات محورت كتب (كتاب الصلوة ،كتاب الزكوة ادركتاب الصوم وغيره) مرتب کیا،اس دقت دیگرائمہ نے یوں کتب مرتب نہیں کی تھیں، دیگرائمہ اپنے حافظے کی قوت پر اعتاد کرتے تھے، امام او حنیفہ نے دیکھا کہ علم منتشر ہے اور انہیں خوف محسوس ہوا کہ لوگ اسے ضائع کردیں ہے ، جیسے رسول اللہ علیظت نے فرمایا ہے کہ اللہ تعالی اس طرح علم قبض شیں فرمائے کا کہ (دلوں سے)علم سلب کر لے ،بلحہ اس طرح قبض فرمائے گا کہ علماء فوت ہو جائیں سے اور جامل سر کردہ لوگ رہ جائیں ہے (ایک روایت میں رئو سا اور ایک روایت میں رء ساء ہے) تودہ علم کے بغیر فتوئ دیں گے، پس خود تمراہ ہوں کے اور دوسروں کو تمراہ کریں گے کہ ، اس لئے امام او حذیفہ نے دبنی مسائل کو او آپ میں تقسیم کیالور ان اواب کو ایک خاص انداز میں تر تیب دی، پہلے طہارت، پھر نماز اور ڈکوۃ، پھر روزہ، پھر باتی عبادات اور معاملات پجر کتاب کو میراث پر ختم کیا کا - جیسے فقہ ختن کی کتاوں میں مردن ہے پجر دوسرے علاء نے ان کی پیروی کی، کہیں اضافہ کیا، کہیں کی کی اور الفاظ دعبارات کو سنوارا-

امام اعظم کے بیان کردہ یا بچ لاکھ مسائل ہان کیا گیاہے کہ امام او حذیفہ کے بیان کردہ مسائل کی تعدادیا بچ لاکھ تک پیچی ہے ان کے شاگردوں کی تعمانیف سے اس بات کی تائد ہوتی ہے، سب سے پہلے آپ نے تاب الفرائض كى بنياد ركمى ، احكام كااستنباط كيا ، اجتماد 2 قواعد اور فقد 2 امول · وضع کئے، یہ سب ان سے منقول اور مزوی ہے پر ان کے شاکر دوں نے ان اصول کی تحریر ادر شرح کاکام اس مدتک پنچایا که اس پراضافه شیس کیاجا سکا-مکلوت ريف مران (کريک) <sup>مرس</sup> ۳۳ المحدين فبداللدالخليب : جامع السانيد، ص ٣ ۲ - محمدین محمود طوارزمی المام :

امام طحاوی کیوں حتفی نے ؟ منقول ہے کہ امام طحادی کے چچاامام مُرَنی امام شافعی کے اکابر شاگر دوں میں سے بتھےادر مذہب شافعی کے تتبحر فقیہہ اور عالم بتھے، اس کے باوجو د احناف کی فقہ اور اصول فقہ کی کتابوں کا مطالعہ کیا کرتے تھے، ایک دن امام طحادی نے ان سے یو چھا "سیدی اآج آپ شافعیہ کے امام و مقتدااور حجت میں ، میں بخر ت دیکھتا ہوں کہ آپ احناف کی کتاوں کا مطالعہ کیا کرتے ہیں، اس کی کیاد جہ ہے " ؟ انہوں نے فرمایا : ''ان کتاد میں مجھےالیں تحقیقات اور تد قیقات ملتی ہیں جو دوسر کی کتاد ل میں نہیں ملتیں'' لام طحادی نے کہا''جب بیات ہے توآپ امام ابد حنیفہ کا مذہب کیوں شیں اختیار کر لیتے "؟ امام مزنی سخت ناراض ہوئے ، انہیں ایپنے پاس سے نکال دیا، بر ابھلا کہااور اسمیں بد عادی، ان کی دعا تو پورٹ نیہ ہوئی، البتدامام طحاوی نے امام ابد حنیفہ کا مذہب اختیار کر لیااور امام مجتدیے-بعض علماء نے بیان کیا کہ امام او حدیفہ کاذ کر تورا دمیں ہے، حضرت کعب بن احبار ہے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جو توراۃ خفر مت مولیٰ علی سپینا و عابیہ الصلوٰۃ والسلام پر نازل فرمائی اس میں ہمیں بیہ بات ملتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا محدر سول اللہ متاہت کی امت میں ایک نور ہو گا جس کی کنیت ابد حنیفہ ہو گی ، امام اعظم کے لقب سران ألامةً ب- اس كى تائيد ہوتى - والله تعالىٰ اعلم حضرت عیسیٰ علیہ السلام فقہ حنفی کے موافق فیصلے کریں گے یشیخ عالم ، عارف باللہ خواجہ محمد یار سانے اپنی تصنیف فصول سقہ میں ہیان کیا کہ امام ابو حذیفہ کا مذہب دہ ہے جس کے مطابق روم اللہ و کلمہ اللہ حضرت سید تاعیسی على سبيتاد عليه الصلوة والسلام آسان سے اترنے تے بعد جاليس سال تک فيسلے فرمائيں

کے ، ان کے بیان کردہ حلال کو حلال اور ان کے اور ان کے بیان کردہ حرام کو حرام قرار دیں گے ک اما<sup>م اعظ</sup>م کی فضیلت میں احادیث مبار کہ امام اعظم کی فضیلت کے بارے میں پچھ حدیثیں روایت کی جاتی ہیں ، جنہیں محدثین نے موضوع قرار دیاہے ، ان میں سے مشہور ترین بیر دوایت ہے : الم أبو حَنِيفة سواج أمتى الوحنيفه مير كامت كاسراح بي-الكروايت مي بير الفاظ بي : سَبَكُونُ فِي أُمَّتِي رَجُلٌ لَقَالُ لَهُ أَبُوحَنِيفَةَ، هُوَ سِرَاجُ أُمَّتِى الِلَى يَومِ القِيَامَةِ "عنقریب میری امت میں ایک شخص ہو گا جسے ابد حنیفہ کہا جائیگا، دہ میر کامت کابر ان ہے، قیامت کے دن تک علامہ جلال الدین سیو طی نے فرمایا : نبی اکر م علی نے امام ابو حذیفہ کے بارے میں جو بھارت دی ہے وہ حضرت آبد ہر پرہ وغیرہ صحابہ سے مروی ہے کہ نبی اكرم متا في فرمايا: لوكَانَ الإِيْمَانُ عِنْدَ الثُّرَيَّا لَنَا لَهُ رَجُلٌ أَ وَ رِجَالٌ مِّنْ أَبْنَاءٍ فَارِسٍ ، رَوَاهُ

الشيْخَانِ لَ

''اگر ایمان ٹریا کے پاس ہو تواہے فار <sup>س</sup> والوں میں سے ایک م<sup>ر ہ</sup> راور ایک روایت میں ہے) پچھ مر د حاصل کرلیں گے ''-(بخاری و مسلم) (علامہ سیو طی نے فرمایا)امام ابد حنیفہ کے بارے میں بھارت کے سلسلے میں بیہ صحیح اور قابل اعتماد اصل ہے ،اور اس میں ان کی مکمل فضیلت ہے ،اِس حدیث کے ہوتے ہوئے جس کی صحت پر اتفاق ہے ،اس موضوع حدیث کی حاجت نہیں ر ہتی جو امام ابو حنیفہ کے بارے میں ردایت کی گئی ہے جس کی سند میں کذ اب اور وضآع راوی موجو دینی-ہیا<sup>۔</sup> سے دین کی نظیر ہے جوامام مالک پر محمول کی گئی ہے اور وہ سی ہے۔ يُوْشِكُ أَنْ يَضْرِبِ النَّاسُ أَكْبَادَ الْإِبِلِ يَطْلُبُونَ العِلْمَ فَلَا يَجِدُونَ أَعْلَمَ مِنْ عالم المدينة " قریب ہے کہ لوگ طلب علم کے سلسلے میں اونٹوں کے جگر پایے ر کھیں گے (دور در از کاسفر کیلے کریں گے) توانسیں مدینہ منورہ کے عالم ے بڑاعالم نہیں ملے گا'' اوراس حدیث کی مثل ہے جوامام شافعی پر محمول کی گئی ہے لَا تَسَبُّوا قُرَ يُشاً فَإِنَّ عَالِمَهَا يَمْلاُ الأَرْضَ عِلْمًا

·· قریش کوگایی نه دو، کیونکه ان کاعالم زمین کوعلم سے تھر دے گا-'' یہ حدیث حسن ہے ، اس کی کثیر سندیں ہیں ، بص محد ثنین نے اسے موضوع قرار دیاہے اور دیگر محد ثین نے ایسا کہنے والے پر سخت رد کیا ہے۔ تفصيل كام بيہ ہے كہ سراخ ألامة والى حديث كو صاحب تنزيد الشريعہ <u>نے کہاب جو زفانی</u> سے بردایت حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نقل کر کے موضوع احادیث میں شار کیا ہے ، اور فرمایا کہ اس کے ایک رادی احمہ جو ئباری ہیں

# 777 جن سے مامون سلمی نے روایت کی ہے اور بد دونوں کذاب اور دصاع میں ، یا ان دونول میں سے کمی ایک نے بدروایت وضع کی ب والله تعالیٰ اعلم رى يه حديث يُوشِك أن يصرب النَّاس أكْبَادَ الْإِبِل (ترجمه چند سطر پہلے گزر گیاہے) توانے امام ترمذی نے اپنی جامع میں حضرت اید ہر ریہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت کرتے ہوئے میان کیاہے ، سفیان بن غیّینہ فرماتے ہیں کہ اس سے مرادامام مالک بن انس ہیں، اس طرح امام عبد الرزاق نے بیان کیا، اسحاق بن موکیٰ نے فرمایا : میں نے این غیینہ کو فرماتے ہوئے سنا کہ اس سے مراد غمر می ذاہد یں اور ان کانام عبد العزیزین عبد اللہ ہے، ای طرح مشکوۃ شریف میں ہے <sup>ل</sup>ے، اس کا مطلب بیہ ہوا کہ این غیبنہ کے اقوال اس سلسلے میں مختلف ہیں، بعض محد ثبین نے فرمایا : مدینہ منورہ کادہ عالم جس سے بڑاعالم نہیں سلے گااس سے مراد دہ عالم ہے جو آخرى زمانے ميں ہوگا، جب علم اور دين صرف مديند منوره ميں ہوگا، كيونكد امام مالک کے زمانے میں ان جیسے بہت سے علماء کی ا ابھی جو حدیث میان ہوئی ہے کہ اگر دین ترکیا سے مُعلَّق ہو تو فارس کا ایک مر دیا چند مر داسے حاصل کرلیں گے ، محد ثین کے نزدیک مشہور یہ ہے کہ اس کم د

ے مراد حضرت سلمان فاری ہیں، البتدان امام الد حنیفہ پر محمول کیاجا سکتاہے، فارس سے مراد معردف شہر نہیں ہے ،بایحہ جنس تجم مراد ہے ، جنہیں اہل فارس کہا جاتا ہے، اس سے پہلے گزر چکا ہے کہ امام ایو حنیفہ کے دادا انہیں میں سے تھے۔ مكلوة شريف ميں باب جامع المناقب ميں صحابة كرام رضى اله تعالى عنهم کے فضائل کے سلسلے میں حضرت او ہر مرہ رضی اللہ تعالیٰ عند سے روایت ہے کہ ہم نى أكرم متلكة كي البيط موت تصحب مورة جعد مازل موتى، جب بيا يت مازل مكلوة شريف مربى طبي كراجي (كتاب العلم) س ٣٦-٣٥ المستحرين حمدانتد، المام :

ہوئی و آخرین میں ملے - "صحابۂ کرام نے عرض کیایار سول اللہ ! یہ کون لوگ میں ؟ ہم کے ساتھ شیں ملے - "صحابۂ کرام نے عرض کیایار سول اللہ ! یہ کون لوگ میں ؟ ہم میں حضرت سلمان فاری بھی موجود تھے، نبی اکر م علی ہے نے دست اقد س حضرت سلمان فاری پرد کھا، پھر فرمایا : " اگر ایمان ٹریا کے پاس ہو توان میں سے پچھ مرد اسے حاصل کرلیں گے "(مخاری د مسلم) کہ ایک روایت میں ہے کہ ر سول اللہ علی ہے نے حضرت سلمان فاری کی ران پر ہاتھ مار کر فرمایا : " یہ اور اس کی قوم، اگر دین شریا کے پاس ہو توا سے فار سی کار کی ران پر ماتھ مار کر فرمایا : " ہی اور اس کی قوم، اگر دین شریا کے پاس ہو توا سے فار سی کار کی مرد حاصل کر اے گا'۔

یہ محض غلط ہے کہ مذہب شافعی حدیث کے موافق ہے اور حنفی مخالف۔ عوام الناس اور معصب شافعیوں کے ذہن میں یہ بات بیٹھ گئی ہے کہ امام شافعی کا مذہب احادیث کے موافق اور ان پر مبنی ہے اور ان کے مذہب میں اقتداء اور اتباع کو ہبت زیاد داختیار کیا گیا ہے ، اور امام الا حنیفہ کہکا مذہب رائے اور اجتماد پر مبنی اور حدیث کے مخالف ہے ، یہ بات محض غلط ، صرت جمالت ، جموعاد ہم اور ظنِ فاسد ہے ، یہ بات کیسے تسلیم کی جاسمتی ہے ؟ جب کہ امام الا حنیفہ آجتماد ، قرآن پاک اور رسول

اللہ علیظہ کی احادیث کے یاد کرنے ، قرآن وحدیث کے اندوی اور شرعی معانی کے جانے ، سلف صالحین صحابۂ کر ام<sup>او</sup>ر تا<sup>بع</sup>ین کے اقوال کی معرفت میں شہر ہ<sup>7</sup>افاق ہیں ، ادر ان امور کے جانے بغیر اجتہاد ہو ہی نہیں سکتا ، جب اس امام کا اجتہاد ملت ِ اسلامیہ کے نزدیک مسلم اور مقبول کے ،بلحہ دہ دیگر مجتدین سے مقدم بھی ہیں اور آگے بھی جی، تواس ظن فاسد کی کیا تنجائش رہ جاتی ہے؟

ا-دلیالدین،امام: مظلوة المصاف (طبع كراچى) من ٢ - ٥

174

اس وہم کے اسباب اس وہم میں دائع ہونے کے اسباب میں سے ایک بات ریہ ہے کہ بعض محدثین مثلاً صاحب مصابق اور صاحب مشکوۃ مذہب شافعی سے تعلق رکھتے تھے انہوں نے اپنے مذہب کے دلائل تلاش اور جبتو سے جمع کر کے اپنی کتاد ں میں درج کر دیئے ،اور جن احادیث سے احناف استد لال کرتے ہیں ان کے رادیوں پر طعن اور جرح کی ،ان کاانداز تعصب سے لیمریاک نہیں ہے ،اور اکثر شافعیہ اللہ تعالیٰ انہیں معاف فرمائے امام اعظم کے بارے میں کچھ نہ کچھ تعصب ضرور رکھتے ہیں اور اس مقام پر آکران کے قدم راد انصاف پر قائم شیں رہے۔ مسی۔ کماب ہدایہ جواتی مذہب کی کمادں میں مشہور و معردف ہے اس نے بھی سمی حد تک نو گول کوا<sup>ت</sup> وہم میں جتن<sup>ا</sup> کیاہے ، کیونکہ صاحب ہدایہ (علامہ بر ہان الدین مرغیتانی) نے اکثر مقامات پر عقلی د لاکل اور قیاسوں پر ببیاد رکھی ہے اور ایسی حدیثیں بطور دلیل لائے ہیں جن میں کنی اقسام کا ضلحف پایا جاتا ہے ، غالبا اس استاذ کی علم حديث كرساته مشغوايت كم تقى- والله تعالى أعلم کیکن اللہ تعالیٰ بہاری طرف ہے جزاء خیر عظ فرمائے - عظیم اور جلیل

القدر شيخ، ممال الدين ابن بهام كوانهوں نے مذہب حنفي كي تحقيق كي اور اسے قابل استدال حديثوب سے ثابت كيا، نيز متن كى حديثوب كو بھى ثابت كيا، ديار ع ب يَ م **کمکوں مثلاثر م**واہب الرحمٰن وغیرہ میں قرآن یاک کی آیات ور سی عدیثوں سے استدلال کاالتزام کیا ہے ، بعن عام نے خاری اور مسم کی حدیثوں ہے استد ال کا التزام كياب-مِشْضِحُ مِنْ الله الله الله الله الله معظمه من تقااد مشكوة شريف پڑھا كرتا تقا مست كارينا واقع

تو مجھے خیال پیدا ہوا کہ مذہب شافعی اختیار کرلوں کیونکہ میں نے دیکھا کہ جواحادیث ان کے مذہب کے موافق میں صحیح میں اور مذہب حنفی کے موافق حدیثوں پر طعن کیا گیاہے ، میں نے اپنا یہ خیال سیدی شیخ عبد الوہاب متق کے سامنے پیش کیا تو انہوں نے فرمایا : " پیر بات آپ کے خیال میں کیے پیدا ہو گئی ؟ غالبًا مشکوۃ شریف <u>پڑھنے سے آپ کو بیربات سو جھی ہے ''؟انہوں نے اپنے ند ہب کی بنیاد پر دہ احادیث</u> تلاش کیں جو ان کے مذہب کے موافق تھیں اور وہی حدیثیں اپنی کتابدل میں لکھ ویں، حالا نکہ ان کی بیان کر دہ حدیثوں نے اعلیٰ در ہے کی حدیثیں موجود ہیں جو ان کے معارض میں یاان سے راجح یاان کی نائج ہیں ،اور بیہ ایک حقیقت ہے ، جیسے کیہ ہمارے مذہب کی لکھی ہوئی تماد اسے ظاہر ہے۔ بھر شیخ نے امام او جنیفہ کے فضائل و مناقب ہیان کے اور فرمایا : "اس امام کو زمانے کے اعتبار سے بھی سبقت حاصل ہے ، ان کے اساتذہ متقد مین تابعین شیصے اور ان کے شاگر دول میں پیکر و رخ و تقوی اور اصحاب تحقیق د بیان کی تعداد دوسرے مذاہب کے اماموں کی نسبت زیادہ ہے ، بیہ تلامذہ طویل مدت تک اجتہاد اور بحث مباحثہ کرتے تھے اور

مذہب حنفی کو ثابت کرتے تھے'' اس کے علاوہ مزید پچھ باتیں بھی بیان فرمائیں ، جن کا ذکر گزشتہ وصل میں کیا جا چکا ہے۔ پھر شیخ نے فرمایا : ہمارے نزدیک را<sup>ج</sup> بیہ ہے کہ حق امام اعظم کے ساتھ ہے، میں نے پوچھا کہ سیدی آپ ریات بحث اور بیان کی بنا پر کہتے ہیں یا کشف اور مشاہدہ کی ہار ؟ توثی چھ دیر خاموش رہنے کے بعد فرمانے گے ''ہم اس طرح محسوس کرتے بي"-والله تعالىٰ اعلم یشیخ نے بچھے پچھ کتابیں اور رسائل بھی دئے جن میں اس امام کے فضائل

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

222

بیان کئے گئے تھے اور مفید مقصد نتھے تب میر اوہ خیال جا تار ہااور حالت تبدیل ہو گئی۔ ہندوستان جاؤ، وہیں بیہ مسلہ حل ہو جائے گا ی میں الوہاب متقی جب بچھے وطن (ہندوستان) کے لئے رخصت کرنے گے تو میں نے ان سے در خواست کی کہ بچھے پچھ عرصہ اپنی خدمت میں رہنے دیں تا که میں دونوں مذہبوں (حنفی اور شافعی) کی تحقیق کر لوں ، تا کہ اس سلسلے میں داضح نتیجہ سامنے آجائے ، انہوں نے فرمایا : "ان شاء اللہ تعالیٰ بیہ مسئلہ د ہیں حل ہو جائے گا"، چنانچہ حضرت ش<sup>خ</sup> کی بر کت سے مشکوۃ شریف کی شرح میں اور ایک دوسر ی كماب" فتح المنَّان في تائيد مذهب النعمان "مي يدمسَّله حل موكيا، دومرى کتاب میں نے شروع کی ہوئی ہے اور اللہ تعالیٰ نے چاہا تو حضرت شیخ کی دعاؤں کی بر کت سے پایۂ تحمیل کو پہنچ جائے گی۔ احناف ایک نص کودوسر ی پرتر چیج دینے کے لئے قیاس کرتے ہیں ! حقیقت ہیہ ہے کہ مذہب حفی عقلی آدر نعلی و لائل کا جامع ہے، ہمارے علماء نے جو بعض احادیث کو بعض پر ترجیح دینے کے لئے عقلی دلائل اور قیاسات بیان کئے میں ان کی بنیاد بیہ اتفاقی مسئلہ ہے کہ موافق قیاس حدیث کو مخالف قیاس حدیث پر ترجیح

٢

ہے، جیسے کہ اصول فقہ میں بیان کیا گیاہے، اس سلسلے میں ہم ان شاء اللہ العزیز بحث کے آخر میں تفصیلی *تفتیگو کریں ہے یہ نص کے* معامل قیاس نہیں ہے جیسے کہ مخالفین کہتے میں (بلحہ دوسری نص کوتر جبح دینے کے لئے ہے ١٢ قادری) امام اعظم سے پانچ سوعلماء نے حدیث کا ساع کیا کہتے ہیں کہ امام اعظم کے پاس کٹی صندوق بتھے جن میں انہوں نے اپن سی ہوئی حدیثیں محفوظ کی ہوئی تغیب ، بیہ کٹھی بیان کیا گیا ہے کہ آپ نے جن مشائخ

سے حدیثیں تنی تھیں ان میں تین سوائمئہ تابعین تھے،اور امام اعظم سے پانچ سوعلاء نے حدیث سی ، ہاں آپ کی توجہ روایت حدیث کی مجائے فقہ ، اجتماد اور احکام د مسائل کے استنباط کی طرف زیادہ ہو گئی ،آپ پر ادر آپ کے شاگر دوں پر فقہ کا غلبہ ہو گیا ،اور ان سے ردامت حدیث کا سلسلہ کم ہو گیا، آپ نے عوام وخواص مسلمانوں پر شفقت فرماتے ہوئے طبح کیا کہ فقہ کی مصروفیت زیادہ اہم اور ضر دری ہے ، کیو نکہ ہر یتخص ین کر اور یاد کر کے تبلیغ اور روایت کر سکتا ہے ، جب کہ استنباط احکام ، احادیث میں مُنفتگو کرتا ،ان میں تطبیق دینااور مانٹ و منسوخ کو پیچاننا ہر شخص کے لئے آسان نہیں ہے اور نہ ہی ہر شخص اس کا اہل ہے۔ بعض علماء نے کہاکہ ردایت کے ترک کرنے کا سبب بیہ تھا کہ اکثر حدیثیں (لفظ بلفظ شیں بلحہ )بالمعنی روایت کی گئی ہیں ،اس لیے امام اعظم نے ازراد احتیاط اور نمی اکرم علیظیم کی طرف ان کی سبت میں حرج محسوس کرتے ہوئے ان کی روایت سیں کی' <mark>بی وجہ ہے کہ روایت بالمعنی کے جائز ج</mark>و بنے میں اختلاف ہے اس کا ام پر بیہ اعتراض دارد ہوتا ہے کہ جب ان کے نزدیک روایت پالمعنی جائز نہیں تھی تو انہوں نے ان حدیثوں سے استدال کیسے کیا ؟ اس کا جواب میہ دیا جا سکتا ہے کہ روایت اور

استدلال میں فرق ہے (روایت مناسب نہیں جب کہ استد لال صحیح ہے) خوب انچھی طرح غور وفکر سیجئے ! بعض علماء نے کہا کہ امام اعظم اسی حدیث کی روایت کے قائل یتھے جو زبانی یاد ہو،اس قول کی دجہ بھی ظاہر نہیں ہے، کیونکہ روایت کے لیے حدیث کا محفوظ ہو ناشر طب خواہ سینے میں ہویا کتاب میں ، جیسے کہ اصول حدیث میں ثابت ہو چکاہے، صرف یاد ہونے کی شرط لگانے کا کوئی معنی نہیں ہے۔ بیان کیاجاتا ہے کہ امام اعمش نے امام ابو حنیفہ سے بچھ مسائل دریافت کئے ، آپ نے حدیث کے حوالے سے جوالیت دیئے توامام اعمش نے فرمایا : "اے

# rmp <sup>گ</sup>ردہِ فقہاء تم طبیب ہو، ونَحنُ الصَّبَادِلةُ ياء کے ساتھ لیعنی ہم عطار (دوافروش) یں "<sup>ل بعض</sup> حضرات نے اکصَّنَادِ کَهٔ نون کے ساتھ روایت کیا ہے کیچن ہم صندل بیچنے دالے میں،عطار بھی صندل پچا کرتے ہیں۔ حسن بن صالح کابیان ہے کہ امام او حنیفہ ناسخ اور منسوخ حدیث کی بہت کو شش سے تلاش کرتے تھے، جب نائ ان کے نزدیک ثابت ہو جاتی تواس پر عمل كرتے تھے، اور آپ تمام اہل كوفد سے زيادہ فقيہہ تھے، امام ابد يوسف فرماتے ہيں كه میں نے جس مسئلے میں بھی امام اعظم کی مخالفت کی میں نے دیکھا کہ امام نے جو مؤقف اختیار کیاہے دہ آخرت میں زیادہ نجات دینے دالاہے۔ ہمااو قات میں حدیث کی طرف متوجہ ہو تا تو دہ چدیٹ کے بارے میں مجھ سے زیادہ *بھیر*ت رکھتے تھے ، میں نے حدیث کی شرح کرنے میں امام او حنیفہ سے بڑاعالم نہیں دیکھا-امام اعظم کے نزدیک اہمیت طریث امام اعظم حديث شريف كوكتني زياده ابميت دييتج بتصح ؟ اس كااندازه اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ انہوں نے حدیث مشہور کے ذریعے کتاب اللہ کے حکم کو

منسوخ قرار دیناجا ئزر کھا، نیزانہوں نے حدیث مرسک، حدیث ضعیف ادر صحابی کے قول پر عمل کیااور ان سب کو قیاس پر مقدم قرار دیا، حسن من صالح ے روایت ہے کہ جب امام اعظم کے نزدیک حدیث صحیح ثابت ہو جاتی تو اس سے تجاوز کر کے دوسری حدیث اختیار نہیں کرتے تھے،این عبدالتر فرماتے ہیں کہ امام ابد حذیفہ سے رواس کے ایک اور آپ کی توثیق کرنے والے جرح کرنے والوں سے زیادہ میں ، جن محدثين في آب كيار ، مي كلام كياب انهول في زياده تربيه اعتراض كياب کہ آپ رائے اور قیاس میں منتخرق تھے (الخ) یہ حقیقت معلوم ہے کہ قیاس میں ا - على بن سلطان محر القارى : ذيل الجوابر المصيه (طبع دكن) بي ٢ ص ٨ ٥ ٣.

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

د کچپ**ی کی زیادتی کوئی عیب شی**ں ہے ، اس کی وجہ مخلوقِ خدا پر شفقت اور اخمیں آسانی فراہم کر تا تھی۔ امام اعظم زیادہ قومی حدیثوں سے استد لال کرتے ہیں ہارے مشائخ فرماتے ہیں کہ جب امام شافعی نے بعض احادیث سے استدال کیاورامام او حذیفہ ۔ ان ۔ اس سرائل شیں کیا تھا تولو کوں نے گمان کیا کہ الناکا مذہب احادیث کے خلاف ہے ، جبکہ داقعہ ہیہ ہے کہ امام شافعی نے جن احادیث ے استدال کیاان سے زیادہ صحیح اور قوئ حدیثیں امام اعظم کے بیش نظر تھیں جن کی بتا پرانہوں نے اوں الذ کر حدیثوں کو ترک کر دیا۔ چند مثاليں مثلا حضرت ام ہانی رمنی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ اس پانی سے وضو · محروہ ہے جس میں کوئی چیز ترکی جائے اور اس میں کوئی یاک چیز مخلوط ہو جائے ، امام ایو حنیفہ نے اس حدیث کو اس حدیث کی بنا پر ترک گیا ہے جسے امام بخاری و مسلم نے بالاتفاق روایت کیاہے اور وہ حضرت ام عظیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی روایت ہے کہ ہمارے یاس رسول اللہ علیظتیج تشریف لائے ، ہم آپ کی صاحبز اد می حضرت زینب یا ام کلثوم رضی اللہ تعالیٰ عظما کو غسل دے رہی تھیں، فرمایا : '' اسمیں یانی ادر ہیر ی کے پتوں کے ساتھ غسل دوادر آخری مریت کافور شامل کرو"، اس حدیث صحیح کی بنا پر امام ابو حنیفہ نے فرمایا : "جس یانی کے کسی وصف کو کوئی یاک چیز تبدیل کر دے مثلاً اشنان (کھار) مٹی، صابون یاز عفر ان تواس سے د ضو کر تاجائز ہے ''، امام شافتی کے نزدیک جائز شیں ہے۔ ای طرح امام اعظم نے بیہ حدیث ترک کی ہے : إِذَا بَلَغَ الْمَاءُ قُلَّتَين لَم يَحمِل حُبنا

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

ِ" جب پانی دو منگوں کو پہنچ جائے تووہ نجاست کو نہیں اتھاتا"-یہ حدیث <sup>ح</sup>یحین (مخاری و مسلم ) میں نہیں ہے ، اس کی سند میں بھی اضطراب ہے ، امام اعظم نے امام بخاری ومسلم کی متفق علیہ حدیث سے استد لال کیاہے : لَا يَبُولَنَّ أَحَدُكُم فِي المَاءِ الدَّائِمِ ثُمَّ يَتَوَ ضَأَ مِنهُ وَلَفظُ مُسلِمٍ ثُمَّ يَغتَسِلُ ل تم میں سے ایک شخص کھڑ ے پانی میں ہر گزیپیٹاب نہ کرے ، پھراس سے د ضو کرے ،امام مسلم کی روایت میں پھر عنسل کرے ، پھر بیہ واقعہ بھی ثابت ہے کہ ایک حبش چاہ زمز م میں گر گیا تواس کایانی نکالا گیا، بیہ دانعہ محابۂ کرام کے سانے پیش آیا (اور کس ن اختلاف شیس کیا، اگر زیاد ہیانی پلید نہ ہو تا توجاد زمز م کاپانی نہ نکالا جاتا <sup>ہ</sup>ا قادری) اس طرح وہ عام حدیثیں جن میں آیا ہے کہ حیوان کے مرنے سے پانی پلید ہوجاتا ہے، امام ابد حنیفہ نے ان احادیث کوان حیوانوں کی موت کے سلسلے میں ترک حدیث صحیح ہے جسےامام بخاری نے ایچی صحیح میں روایت کیا کہ رسول اللہ علیظہ نے قرمايا : · ''جب تم میں ہے کس کے برتن میں کھی گر جائے تواب یور کی ڈیو دے ، پھر بکال کر بھینک دے ، کیونکہ اس کے ایک پُر میں شفا اور دوسرے میں یہاری <sub>ن</sub>، کہی شفادالے پَر سے پہلے یہاری دالا پَر ڈیوتی ہے'' <sup>مل</sup> مر دیے کے بارے میں دار دہونے دالی احادیث کے عموم کولیام اعظم نے ترک کیااور فرمایا که مرده جانور کی کھال کی خاص طریقے سے دباغت (رنگنا) جائز ہے انہوں نے امام بخاری و مسلم کی روایت کر دہ حدیث صحیح سے استد لال کیا ، این عباس رضی اللہ تعالیٰ عضمار دایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیظتہ ایک مردہ جری کے پاس ا- حاري شريف ميرب : لا يبولنَّ احدكم في الماء الدَّائِم اللَّذِي لا يَجوِي قُمُّ يَعْشَيلُ فِيهِ-حاري شريف ج امي " ۳- محمد بن اساعيل طاري المام : · · طاری شریف ن ۲مس ۸۲۰

ے گزرے تو فرمایا : تم نے اس سے تفع کیوں نہیں حاصل کیا؟ صحابۂ کرام نے عرض کیایار سول اللہ علیق ایر مردہ جری ہے، فرمایا : صرف اس کا کھانا حرام ہے۔ ای لیے اس کی کھال دباغت سے پاک ہو جاتی ہے ، ائمکہ کی ایک جماعت کا اس میں اختلاف ہے۔ سچھ احادیث ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ منی (ماد ہُ حیات) کا دھوتا واجب نہیں ہے،اسے رگڑ ڈالناادر کھرج دیناکافی ہے، پچھ لوگوں نے گمان کیا کہ امام اہ حنیفہ نے ان احادیث کو ترک کر دیاہے، کیونکہ انہوں نے کہاہے کہ منی نایاک ہے، حالانکہ امام اعظم نے احادیث کوترک نہیں کیابلحہ ان پر عمل کیا ہے، انہوں نے فرمایا کہ منی خشک ہو تواہے کھر چ دینا کافی ہے، تر ہو تواہے دسویاداجب ہے، ان کے سامنے وہ حدیث سیجیح ہے جسے امام بخاری اور مسلم نے بالا تفاق روایت کیا ، حضرت عطاء بن بیار فرمانے ہیں کہ جھے ام المئو منین عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہانے میان کیا کہ دور سول اللہ علیظہ کے کپڑے سے منی دھویا کرتی تھیں تک، اس لئے امام ابو حنیفہ نے فرمایا کہ منی ناپاک ہے ، امام شافعی اس مسئلے میں مخالف بیں

(ان کے نزدیک منی پاک ہے، ۱۲ قادری) اس سلسلے کی وہ احادیث میں جن میں وارد ہے کہ نبی اگر م علیق نے تین تین مرتبہ وضو کیا، مخالفین نے گمان کیا کہ امام او حنیفہ نے ان احادیث پر عمل نہیں کیا، کیونکہ وہ کہتے ہیں کہ سر کامسح ایک دفعہ کیاجائیگا،ان کی دلیل وہ حدیث ہے جوامام تر مذی نے روایت کی ہے، انہوں نے رسول اللہ مناہیں کے وضو کا طریقہ میان کیااور اس میں بیان کیا کہ آپ نے سر کا ایک دفعہ مسح کیا، امام تر مذی نے فرمایا کہ بیہ حدیث حسن تصحیح ہے، بھی شافعیہ کھی شلیم کرتے ہیں کہ سر کا تین بار مسح کرنے ار محرين اسليل محارى ، المام : طاری شریف ج ۲م ۴۸۰ ۲-۲ صدیت کے داوی سلیمان بن بیار ہیں ، دیکھتے طاری شریف مربی ج ام ۳

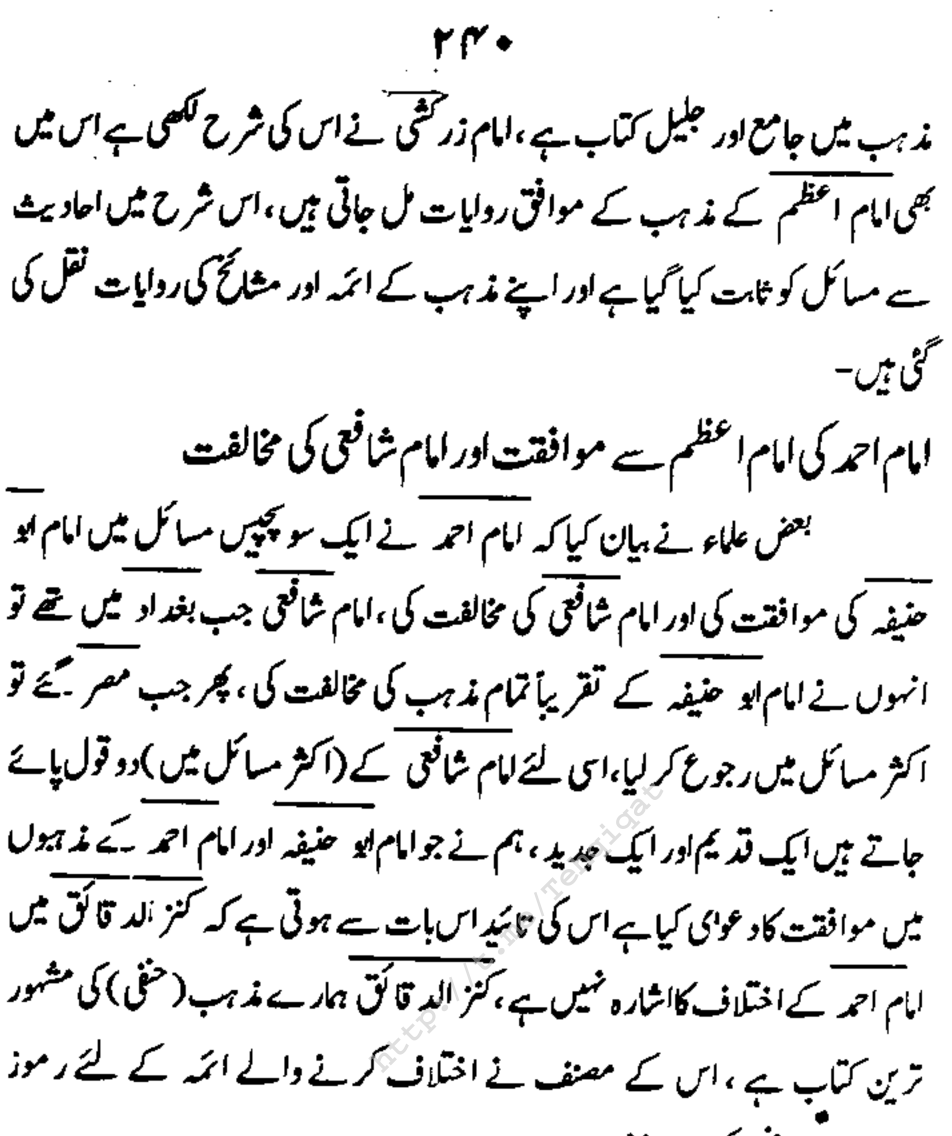
### 177

کے بارے میں کوئی سیچیج حدیث ثابت نہیں ہے ، بعض رادیوں نے حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت میں تین دفعہ مسح کرنے کا اضافہ کر دیاہے ، اس بات کی آیٰ جگہ پر شختیق کی گئی۔۔ کچھ احادیث اول وقت میں نماز کے اداکرنے کے بارے میں وارد ہیں، مخالفین نے گمان کیا کہ امام ابو حنیفہ نے ان پر عمل شیں کیا، کیو نکہ وہ کہتے ہیں کہ نماز <sup>ی ف</sup>جر رو ثن کر کے پڑھنا افضل ہے ،اور ظہر کو ٹھنڈ اکر کے پڑھنا افضل ہے ،اس بروہ دو حدیثیں پیش کرتے ہیں جو نماز فجر اور ظہر کے بارے میں دارد میں کے ،اس کی بے شار مثالیں میں ، اگر ہم ان کا حاطہ کریں تو کا مطویل ہو جائے گا ، ایسی احادیث مسند اما اعظم میں مذکور میں ماہی معاملے کے انتظام اور جنمیل کی ذمہ داری ش<sup>ین</sup> انن برام رحمہ اللہ تعالیٰ کی شرح نے لی کے اللہ تعالیٰ اسمیں جزائے خبر عطافر مائے۔ ایک اہم نکتہ یہ بھی قابل توجہ حقیقت ہے کہ اجناف نے جن احادیث سے استد لال کیا ہے اور شافعیہ نے ان پر طعن کیا ہے توبیہ طعن ان بعض رادیوں پر ہے جو امام ابد حنیفہ

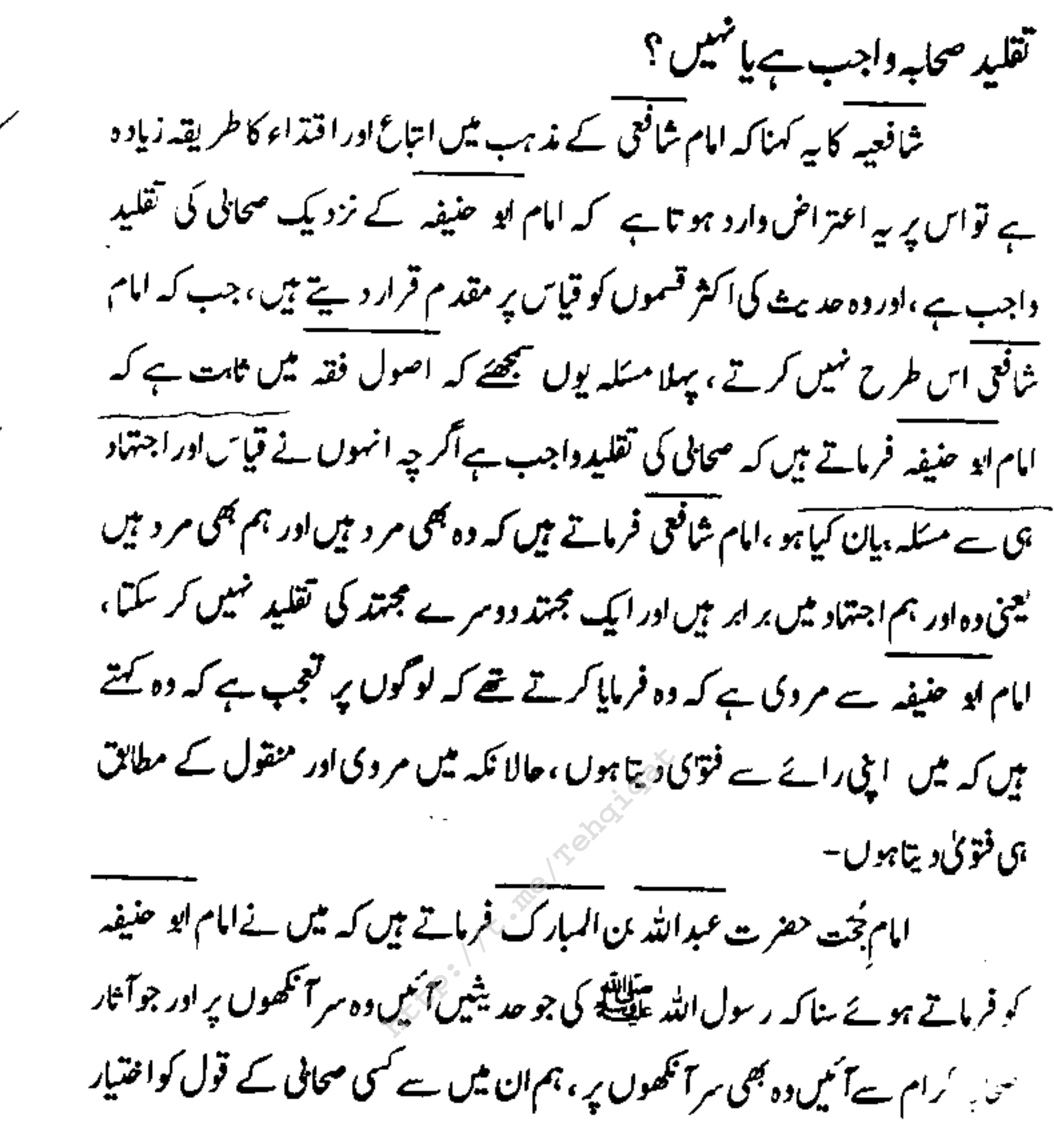
کے زمانے کے بعد آئے ،بعد میں آنے والے رادی کی بنا پر حدیث کے ضعیف ہونے کا جوتکم لگایا جائے ضروری نہیں کہ ضعف کا تکم پہلے زمانے میں بھی لگایا جائے جب وہ راوی اس حدیث میں موجود ہی نہیں تھا، ہو سکتا ہے کہ حدیث پہلے ذمانے میں صحت اور قبولیت کی شرائط کے جمع ہونے کی بہا پر صحیح ہو، مثلاً وہ حدیث جس سے امام اہد حنیفہ نے استد لال کیا ہو وہ کم واسطوں کی بہا پر صحیح ہو، جس تول کے مطابق امام ا - بى أكرم مناية في قرمايا: اصبحو ابالصبح فائة اعظم لأجود حم أو اعظم للأجر- (او واؤد الرلى تا اس ١٢) ب فجر تبارب بي ب ، ظهر كبارب بي فرمايا : أبو دُوا بالطُّهو فَإِنَّ سَدَةُ الحَوَّ مِن فَيح جَهَنَّمَ ( الرك شریف ن اس \_ ) کلمر کو فعند اکرد، کیونکه کری کی شدت جنم کے جو ش ماریے سے --- ۲ اشرف قادر ک

ابو حذیفہ کا صحابی سے ساع ثابت ہے اس کے مطابق ایک واسطہ در میان میں ہو گااور آگر انہوں نے تابعین سے حدیث سی ہے تو دووا سطے در میان میں ہوں گے ، پھر بعد والے زمانے میں داسطے اور رادی زیادہ ہو گئے اور ان میں ضعف اور کمز دری پائی گئی تو بعد دالے رادی پر جرح سے لازم نہیں آتا کہ اس حدیث کے ضعیف ہونے کا حکم لگادیا جائے، کیونکہ پہلے زمانے میں اس حدیث کی روایت پر کوئی اعتر اض نہ تھا، یہ داضح نکتہ ہے جورا قم (شیخ محقق) کے ذہن میں داقع ہوا، میری نظر یہے نہیں گزرا کہ <sup>ک</sup>س نے اس کا تذکرہ کیا ہو، ظاہریہ ہے کہ علماءاحناف نے اس کاذکر اس لئے شیں کیا کہ بیر بہت ہی واضح ہے۔ یہ ای طرح ہے جیسے بعض محققین نے ذکر کیا کہ کسی حدیث کے متواتر، مشہور یا خبر داحد ہونے کا حکم دور اول میں اعتبار کیا جائے گا ،در نہ بہت می حدیثیں جو اس زمانے میں خبر داحد تھیں بعد میں راویوں اور طلباء حدیث کی زیادتی وجہ سے تکن سندیں زیادہ ہو تکنی تودہ حدیثیں مشہور ہو گئیں ،اسی لئے محد ثبین نے خبر متواتر میں میہ شرط لگائی ہے کہ اس حدیث کااول ، وسط اور آخر کا یک جیسا ہو (ہر در بے میں راوی استے زیادہ ہوں کہ ان کا جھوٹ پر جمع ہو ماعادہ محال ہو ۲۱ قادری) اکثر حفی مسائل لمام احمہ کے موافق ہیں

امام ایو حذیفہ کامذہب حدیث شریف کے موافق اور اس پر مبنی ہے ، اس کی دلیل ہیہ ہے کہ امام اعظم کا مذہب اکثر مسائل میں امام احمد بن تطلب کے مذہب کے موافق ہے، عموماً مسائل میں ان کے در میان اختلاف نہیں ہے، اور اگر امام احمد ین حنبل کا ظاہر مذہب مخالف بھی ہو تو تم از کم ان کے ہاں موافق روایت بھی مل جائے گی، جیسے کہ کتاب الخرقی کے مطالعہ سے ظاہر ہوتا ہے، یہ امام احمہ کے



(اشارات)و منبع کی ہیں مثلاً ج اءام شافعی کے لئے، الم كاف الم مالك ك في المح الم الم الد يوسف ك لي اللہ میم امام محمد کے لیے وغیر ذلک، لیکن امام احمد کے لئے کوئی رمز وضع شیں کی، اس کا وجہ بیہ ہے کہ ان کا اختلاف قلیل اور تادر ہے



<sup>ا</sup> رہے ہیں، کیکن ایسا نہیں کہ تمام محابہ کے اقوال کو چھوڑ دیں، ادر جب تابعین کے ا قوال ہوں تو دہ ادر ہم بر اہر میں (کیونکہ امام اعظم بھی تابعی ہیں ۱۳ قادری) ہم حق کی تحقیق اور تلاش میں ان کی مزاحمت کرتے ہیں-امام اعظم كب قياس سي كام ليتے ؟ حضرت شیخ فضیل بن عیاض فرماتے ہیں کہ امام ابد حنیفہ کے سامنے حدیث شریف آتی تواس کی پیروی کرتے ، جب محابۂ کرام ادر متقدمین تابعین کا کوئی

#### https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

. . Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

ار شاد آتا توان کی پیروی اقتدا کرتے ، صورت دیگر اجتماد اور رائے سے کام لیتے ، جب ان کے سامنے کوئی مسلم چیش ہوتا تو اپنے شاگر دول سے اس پر طویل مدت تک حث کرتے پھر جواب دیتے تھے ، آپ کے شاگر دحد بیٹ ، فقہ اور زہدو تقوی کے عظیم ائمئہ دین تھے ، حافظ حمد بن حزم ظاہری کہتے ہیں کہ امام او حذیفہ کے تمام شاگر د اس بات پر متفق ہیں کہ حدیث کی سند اگر چہ ضعیف ہو اجتماد اور قیاس سے مقد م اور اولی ب(الح)

یہ حقیقت نماز میں قنقہ لگانے سے متعلق حدیث (کہ قنقہ سے نماز اور دضو دونوں نوٹ جاتے ہیں) سے ظاہر ہے ، کیونکہ یہ حدیث ضعیف ہے ، اس کے باوجو دامام ایو صنیفہ نے اس حدیث پر عمل کیا ہے ، اور نماز سے باہر قنقہ لگائے پر نماز کے قنقہ کا قیاس ترک کر دیا (قیاس تو کہتا ہے کہ جب نماز سے باہر قنقہ لگانے سے نماز آور وضو نہیں نوٹے تو نماز کے دور ان بھی قنقہ ما قض نہیں ہونا چاہے ۲۱-قادری) جب کہ امام شافتی قیاس پر عمل کرتے ہیں امام ایو صنیفہ قرماتے ہیں نییز تم (دوپانی جس میں کمجوریں ڈال دی گئی ہو ل ادر ان کی معمان پانی میں پیدا ہو گئی ہو ۱۲ قادری) سے د ضو کرنا جائز ہے ، انہوں

نے لیلہ الجن (جب نمی اکرم عظیم کی جات سے ملاقات ہوئی) سے متعلق حغرت این مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حدیث کو اس مسلے کی دلیل بہایا، بیہ حدیث اکرچہ ضعف ہے تاہم امام او حنیفہ نے اس پر عمل کیا اور باقی مشروبات پر نبیذ کے قیاس کوترک کر دیا (قیاس تو کہتا ہے کہ جب دوسرے مشروبات سے وضو سیس کر سکتے تو نبیذ کے ساتھ بھی وضو جائزنہ ہو ١٢ قادری) امام شافعی نے اس مسلے میں بھی قياس يرعمل كياب -امام اد حفیفه رحمه الله تعالی مجبوری اور ضرورت تک پینچ بغیر

Click For More Books

https://ataunnabf.blogspot.com/

قیا*س پر عمل نہیں کرتے* ،اور قیا<sup>س بھ</sup>ی علت مؤثر ہ<sup>لہ</sup> کی بنا پر <sup>ہ</sup>ی کرتے ہیں ، قیا<sup>س</sup> تناسب تک، قیاس شبہ سک اور قیاس طرد تک نہیں کرتے ،ان کے نزدیک قیاس کی سے فتمیں مر دود ادر متروک ہیں جب کہ امام شافعی کے نزدیک مقبول ہیں امام ابد حنیفہ رحمہ اللہ تعالٰی حدیث مرسل کو قبول کرتے ہیں اور اسے قیاس سے مقدم قرار دیتے ہیں، بر خلاف امام شافعی کے کہ وہ حدیث کی کنی قسموں پر قیا<sup>س</sup> کو مقد م<sub>ا</sub>ر کھتے ہیں حدیث کے قیاس سے مقدم ہونے کی تفصیل ہارے نزدیک حدیث کے قیاس سے مقدم ہونے کے بارے میں اصول فقہ میں تفصیلی گفتگو کی گئی ہے ،اور دہ یہ کہ راوی یا توروایت میں معردف ہو گایا مجہول ، مجہول ہونے کا مطلب سیر ہے کہ اس سے صرف ایک یادوحدیثیں مردی ہوں ، اگر روایت میں معروف ہو تواس کی دو صور تیں ہیں۔ ا-وه راوی فقه داجتهاد میں معروف ہو ، متلا چاروں خلفاء راشدین اور عبادلہ علال اليمني حضرت عبدالله بن مسعود ، عبد الله بن تحبي اور حضرت عبدالله بن عمر اور ان جیسے دیگر صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم ان کی روایت کر وہ احادیث مطلقاً مقبول ہیں

ا ۲ علت مؤثر دوشے ہے جس کے سبب دوسری چیز کاوجو د ہو مثلاً سورج سے روشنی کاوجو د ہوتا ہے اور آگ ہے جلانے کاد جو د<u>پا</u>جاتا ہے ۲۰ تو منی<sup>ر</sup> لکشی صدر الشراجہ عبید اللہ بن مسعود من ۲۰ مالا : نواسشور ، <del>الحمعُ ) ۱</del>۱ قادری ۲- قیاس نناسب دوقیاس ہے جو علت مؤثرہ کدما پر نسیں بلحہ علت مناسمہ کی ہما پر کیا جائے کیجنی ایسی علت کی ہما پر کیا جائے جو ہدوں کو نفع پنچائے یا نقصان دور کرے ،مثلاروزہ ترمیۂ نفس اور اخلاق کی اصلاح کے لئے رکھاجاتا ہے ا تزمنيع س ۲۴ د ۳۷ د و چیز دل میں د صف مشترک کی بتا پر ایک کانتھم دوسری پر انگادیتا خواہدہ د صف مؤثر نہ ہی ہو، جیسے د ضویس چر ہ تین مرتبہ د معوناسنت ہے لہٰ اسر کا میں بھی نتین مرتبہ سنت ہے کیونکہ دونوں د ضوئے فرض ہیں <sup>1</sup>ا قادری س سے وصف کی مار قیاس کیاجائے جس کے ساتھ تھم پنا جائے <sup>ا</sup>ا تکون کلحلامہ استنازانی سن ک<sup>6</sup> - (تھم ش ال وصف ت مؤثر موت كا التيارند مو) قادرى

اگرچہ قیاس کے مخالف ہوں اور ایس احادیث قیاس سے مقدم ہیں۔ ۲- ده رادی فقه د اجتهاد میں معردف نه ہو ، بلحہ روایت ادر عدالت میں معردف ہو ، جیسے حضرت ایو ہر ریرہ اور حضرت اُنس رضی اللہ تعالیٰ عنما، ان کی روایت کردہ حدیث اگر قیاس کے موافق ہے تو مقبول ہو گی ،اور اگر ایک قیاس کے موافق اور ایک قیاس کے مخالف ہو تب بھی مقبول ہو گی،اور اگر تمام قیاسوں کے مخالف ہو تو مقبول نہیں ہو گی، کیونکہ اس کے قبول کرنے سے قیاس کادردازہ ہی بند ہو جائے گا،حالا نکہ قیاس کاجواز کتاب د سنت سے ثابت ہے ، مشاکم نے اس کی مثال حدیث مُصَرّاۃ ل سے دی ہے۔ اگر راوی روایت میں مجمول ہے (اس سے صرف ایک یادوحد یثیں مروی میں ۱۲ قادری)ادر وہ سلف ﷺ روایت کرتا ہے ، اور سلف نے اس کی روایت کر دہ حدیث کے سیجیح ہونے کا حکم دیا ہے تو دہ معردف کے حکم میں (اور مقبول) ہے ، اگر سلف نے اس حدیث پر طعن نہیں کیا تو وہ بھی مقبول ہے ، اگر بعض نے اس کی روایت

ال مفرسة ان ماد دجانو رکو کہتے ہیں جس کاردو ہوائیک دودن نہ دوہا جائے تاکہ خرید اربیہ سمجھے کہ یہ دود ہو ہے و**تی** ہے ، حضرت اوہ بریر در منی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکر میں <del>مانین</del> نے فرمایا : جو شخص مصر اویکری شرید سے لور

کورد کیااور بعض نے قبول کیا، اس کے ساتھ جی تقتہ محد ثنین نے اس کی روایت کو نقل کیاادروہ کسی قیاس کے مطابق ہے تو بھی مقبول ہے، اگر اس رادی کی حدیث سلف صالحین میں خلاہر اور معروف شیں تواگر دہراوی قردن ثلاثۃ (صحابۂ کرام، تابعین، تبع تابعین) میں سے ہے تواس کی ردایت بھی مقبول ہے ، کیو نکہ ان تینوں اد دار میں سچائی کا غلبہ تھا،ادر اگردہ قردنِ ثلاثہ میں سے نہیں ہے تواس کی ردایت قبول نہیں کی جائے بعض علماء نے فرمایا کہ بیہ حضرت عیسیٰ بن ای**ان کا مذہب ہے کہ رادی ک**ی حدیث قیاس پر اس وقت مقارم ہو گی جب راوی فقی**عہ** ہو ، امام زید دبقہ می اور اکژ متاخرین کا نہی مختار ہے ، کمیکن شیخ ایو الحسن کرخی اوران کے متبعین کے نزدیک راوی کا فقیمہ اور مجتمد ہونا شرط شیس ہے ، بلحہ رادی کا فقط عادل ہونا حدیث کے مقدم ہونے کے لیے کافی ہے ، کیونکہ حدیث کے مقبول ہونے کے لئے عدالت کافی ہے ، مجتد ہونے کاس میں دخل شیں ہے ، ہمارے مشائخ احناف نے حضرت او ہر برہ ر منی اللہ تعالیٰ عنہ کی حدیث پر عمل کیا ہے جب (وزے دار بھول کر کھالے (تواس کا روزہ نہیں نو تما) حالا نکہ بیہ قیاس کے خلاف ہے یہاں تک کہ امام ابد حنیفہ نے فرمایا :

· 'اگرردایت نه ،وتی تومیں قیاس پر عمل کر تا (که روزہ ٹوٹ جائے گا)'' فقاہت کی شرط لگانے دالے کہتے ہیں کہ محد ثنین کے مزدیک روایت بالمعنی عام ہے، اگر رادی میں فقاہت کی کمی ہو تو اس بات کا خد شہ رہے گا کہ حدیث کا پچھ حصہ روایت کرنے سے رہ جائے اور حدیث میں شہبہ پیدا ہو جائے ، کیونکہ رادی مجتمد نہیں ہے -صاحب کشف سے منقول ہے کہ بیان کردہ فرق اور تفصیل نو پدا ہے (متاخرین کا بیان کردہ ہے- ۱۲ قادری)ورنہ خبر داحد تفصیل کے بغیر مقبول ہے اور قیاس سے مقدم ہے ، بعض علماء نے فرمایا کہ مجہول سے مراد وہ راد کی ہے جس کی

144

عدالت اور حافظه معلوم نه ہو ،ورنہ جس رادی کی عدالت معلوم ہودہ اگرچہ ایک یادو حدیثیں ہی روایت کرے اس کی روایت کے قبول کرنے اور قیاس سے مقدم قرار دینے میں حرج شیں ہے ، خلاصہ بیہ ہے کہ احناف کے نزدیک حدیث کے قبول کرنے اور قیاس پر مقد مرکھنے میں بیہ تفصیل ہے ،اس سے معلوم ہو تاہے کہ احناف کے نزدیک اکثر دہیشتر حدیث قیاس ہے مقدم ہے۔ امام مالک سے منقول ہے کہ وہ فرمایا کرتے تھے کہ فقاہت میں معروف رادی کی حدیث پر قیات مقدم ہے ،لہذااگر رادی فقاہت میں معردف نہیں ہے تو اس کی حدیث ہے قیاس بطریق اولیٰ مقدم ہو گا، شافعیہ سے منقول ہے کہ اگر علت (جس کی بیا پر قیات کیا جارہا ہے) کوالیں نص کی تائید حاصل ہے جواس خبر سے رائج ہے اور وہ علت قطعی طور بر فرع میں موجود ہے۔ تو قیاس مقدم ہو گا----والله تعالى اعلم-احل طواہر ادر جو محد ثین آن کے مذہب پر میں دہ حدیث کی تمام قسموں پر عمل کرتے ہیں اگرچہ وہ حدیث ضعیف ہویا مختلف فیہ ہو ،البتہ اس حدیث پر عمل نہیں کرتے جس کے موضوع ہونے پراتفاق ہو، صحاح ستہ کے مصفین میں سے امام

نسائی کا یکی مذہب ہے، دہ ہر اس رادی سے حدیث لیتے تھے جس کے ترک پر اجماع نہ ہو، عظیم محدث امام اند دادد سجستانی کو جب کسی باب میں ددسر می حدیث نہ ملتی تو ضعیف حدیث ہی بیان کر دیتے تھے اور اسے علماء کے قیاس پر تریج دیتے تھے۔ رائے کو بحالت مجبوری اختیار کیاجا تاہے امام شعبی فرمات بین بیہ علماء جو کچھ تمہیں نبی اکرم علیظت سے بیان کریں اسے لے لوادر جو کچھ اپنی رائے سے بیان کریں اسے کوڑے کر کٹ میں پھینک

دو، بیہ بھی فرمایا : "رائے مر دار کی طرح ہے ، جب تم مجبور اور مضطر ہو تواہے کھالو"، یہ بھی فرماتے بتھے کہ سنت قیا<sup>س</sup> سے مقدم ہے، اس لئے سنت کی پیروی <sup>ک</sup>رو،بد عق نہ ہو، جب تک تم روایت پر عمل کرو کے ہر گز گمر <sup>ا</sup>ہ نہیں ہو گے -امام شافعی سے منقول ہے کہ جب میں رسول اللہ علیق کے ارشاد کے خلاف کوئی بات کہوں، یا کوئی قاعدہ اور قانون، ماؤں تو معتبر دہی ہے جور سول اللہ علیق کے نے فرمایااور میر اقول بھی وہی ہے - امام شافعی پیربات باربار کہا کرتے تھے ، جیسے کہ امام پہتی نے مدخل میں بیان کیا، مختصر طبی میں ہے کہ امام شافعی کا بیہ مشہور مقولہ مذکور ہے کہ جب میں کوئی مسئلہ ہیان کروں اور تمہیں ایسی حدیث مل جائے جو اس کے خلاف ہو تو تم میرے قول کو چھوڑ دواور حدیث پر عمل کرو، ان کے مذہب کے بعض علماء مثلا امام نودی اور رافعی نے اسی قول پر عمل کیا ہے ، جب کوئی حدیث امام شافعی کے قول کے مخالف دارد ہو تو ان کے قول کو ترک کر دیتے ہیں اور حدیث پر عمل کرتے ہیں،امام شافع کے قول کے اطلاق سے معلوم ہو تاہے کہ وہ ہر حدیث کواپنے قول پر ترجیح دیتے ہیں ، خواہ سیجیح ہویا ضلیف ، تو ان کا بیہ قول امام شعبی وغیرہ کے قول کے مناسب ہے جو قیاس پر حدیث کو تربیح دیتے ہیں آگر چہ حدیث

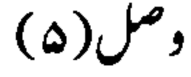
ضعيف ہی ہو-لیکن امام نودی کے کام سے معلوم ہو تاہے کہ صحیح حدیث مراد ہے ، بہر صورت اس قول کے ساتھ شرط بیہ ہے کہ بیہ بات معلوم ہو کہ بیہ حدیث امام شافعی کو سیں نہنچی، بیر بھی معلوم ہو کہ بیر حدیث منسوخ یامؤ ڈل شیں ہے ،اور بیر معاملہ بہت مشکل ہے، کیو نکبہ ہو سکتا ہے کہ امام شافعی نے جس حدیث کے مخالف قول کیا ہے دہ انہیں نینچی ہو، کمیکن انہوں نے اس لئے مخالفت کی ہو کہ انہیں اس کے منسوخ ہونے کاعلم ہویاان کے نزدیک مئو ول ہو، اس لیے انہوں نے مخالفت کی ہو، جیسے کہ کسی

۲۳۸

مذہب کے مقلدین کا حال ہے کہ جب انہیں اپنے امام کے قول کے مخالف کوئی حدیث مل جائے تواس پر عمل شیں کرتے اور کہتے ہیں کہ ممکن ہے بیہ حدیث ہمارے امام کو پیچی ہو اور ان کو معلوم ہو کہ بیہ منسوخ ہے یا انہوں نے اپنے قول کے مطا**ب**ق اس کی تاویل کی ہو ، اس لیے ہم امام کی روایت پر عمل کرتے ہیں اور حدیث پر عمل نہیں کرتے،اور بیہ ظاہر ہے،ای طرح مولانا محمد حنق نے خلاصۂ طبتی کی شرح میں اپنے استاذ شیخ الاسلام ہروی سے نقل کرتے ہوئے بیان کیاہے-مجتمد کے لئے وسیع علم اور ملحۂ استنباط کافی ہے مخفی نہ رہے کہ اس کلام سے معلوم ہو تاہے کہ مجتمد کے لئے بیہ ضروری نہیں کہ کمی باب میں دار دتمام احادیث کا عالم اور حافظ ہو، باحہ اس کے لئے دسیع علم ادر نصوص سے احکام کی معرفت ادر استنباط کی کامل استعداد کافی ہے، جیسے کہ فقہ کی طے شدہ تعریف سے معلوم ہو تاہے، جو حضر اتبالاتفاق مجتد ہیں ان سے لاادر ی (میں نہیں جانبا) کا قول صادر ہونے کااس پر مدار ہے۔ امام مالک فرماتے ہیں کہ سلف میں سے جن حضر ات سے ہماری ملا قات ہوئی ہے ہم نے ان میں سے کمی کا بیہ قول نہیں پایا کہ صرف جمعہ کے دن روزہ رکھنا

حکردہ ہے ،امام نودی فرماتے ہیں کہ جمہور علاءاسے مکروہ قرار دیتے ہیں ،اس بارے میں احادیث وار دہیں اور دہ صحیح بھی ہیں ، ممکن ہے یہ احادیث امام مالک کو نہ پہنچی ہوں، جب حدیث کمی عالم کے قول کے مخالف ہو تو عموماً علماء میہ کر دیتے ہیں کہ غالبًا بير حديث أس عالم كو شيس كم يخي ، والمله تعالى اعلم ، إن شاء الله العزيز اس كي تحقیق رسالے کے آخر میں آئے گی ، ہم اس سے پہلے بیان کر چکے میں کہ محابۂ کر ام میں سے ہرایک کے پاس وہ علم تقاجود دسر دل کے پاس نہ تھا، ان میں سے کوئی بھی ایسا

نہیں تھا جس کے پاس تمام علم ہو، تابعین کی صحابہ سے ملاقات ہوئی، ہر تابعی نے وہ علم حاصل کیا جو صحابی کے پاس تھا، یک حال تبع تابعین کا تھا- یہ ایک فائدہ ہے جو در میان میں بیان ہو گیا-



امام ابد حنیفہ اور صحابہ سے ساع حدیث

امام الد حنيفہ کے جليل القدر مناقب و فضائل ميں سے بد ب كد انہوں نے متعدد صحابة كرام كى زيارت كى ، ان سے حديثين سنيں ، اجتهاد كيا ، قرن ثانى (رور تابعين) كة تراور قرن ثالث (دور تيع تابعين) كى اہتد اميں فتوى ديا ، ود قرن ثانى ميں سے اور تابعى تھے ، قرن ثالث ميں ان كى وفات ہوئى ، ان كى واردت قرن اول (دور محابہ) كة تر ميں اور نشود نما قرن ثانى ميں ہوئى ، ليكن صحابہ كرام كى ما، قات اور ان سے حديث كے سننے ميں اختلاف ہے ، اس ميں اختلاف سنيں كد وہ حوب ترن اول (دور زمانے ميں تھے ، اختلاف ہے ، اس ميں اختلاف سنيں كد وہ حوب كرام كى ور ان ت حديث كے سننے ميں اختلاف ہے ، اس ميں اختلاف سنيں كہ وہ وہ حوب ترن اور ان زمانے ميں تھے ، اختلاف اس ميں ہے كہ ان كى ما، قات محاب كرام ہوئى اور ان ت حديث كي اختلاف اس ميں ہے كہ ان كى ما، قات محاب كرام مى اور ان زمانے ميں تھے ، اختلاف اس ميں ہو كہ مان كى ما، قات محاب كرام اس دون اور ان مند ميں ميں اختلاف اس ميں ہوئى مان كى ما، قات محاب كرام اس دون اور ان ماہ ميں ميں اختلاف اس ميں ہوئى مان كى ما، قات محاب كرام اس دون اور ان ماہ ميں ميں اختلاف اس ميں ہو كہ مان كى ما، قات محاب كرام اس دون اور ان ماہ ميں ميں اختلاف اس ميں ہو كہ ان كى ما، قات محاب كرام اس دون اور ان ماہ ميں ميں اختلاف اس ميں ہو كہ مان كى ما، قات محاب كرام اس دون اور ان ماہ ميں ميں الدي الہ مال ميں ہو كہ ان كى ما، قات محاب كرام اس دون اور ان ماہ مول ال مول ميں ہو كہ امام الو حدیفہ الہ مول ال ميں دونا

میں موجود بتھے، ج<sup>ر</sup> حضرت انس بن مالک ، بصر ه میں الأحضرت عبدالله بن ابلي أوفي ، كوفه ميں 🖧 حضرت سمل بن سعد ساعدی ، مذینہ منورہ میں الار حضرت الوطفيل عامرين واثله ، مكه مكرمه مين امام ابو حذیفہ کی ان میں سے کسی سے ماہ قات نہیں ہوئی ،ان کے اعجاب (احناف) یہ

۲۵+

کہتے ہیں کہ انہوں نے صحابۂ کرام کی ایک جماعت سے ملاقات کی اور ان سے روایت بھی کی ،لیکن اصحاب نقل (محد ثنین) کے نزدیک بیہات ثامت نہیں ہے۔ ہارے علماء (احناف) صحابہ سے روایت کرنے پر متفق ہیں ، البتہ تعداد میں اختلاف ہے ، <sup>2</sup> بعض کہتے ہیں کہ چھ مر د صحابہ اور ایک صحابیہ سے ملا قات اور روایت کی، <sup>۲</sup> بعض سات صحابه اور ایک صحابیه ، ۲۶ اور بعض پانچ صحابه اور ایک صحابیه کی ملا قات بیان کرتے ہیں ، مشہور اور اصح قول کے مطابق امام اعظم کی ولادت • ٨ ه میں ہوئی، اس قول کے مطابق جن صحابۂ کرام سے ملاقات ہیان کی گئی ہے، ان میں سے بعض کی ملاقات میں اشکال ہے ، ایک روایت کے مطابق ان کی دلادت الا ھ میں ہے،اس روایت کے مطابق کوئی اشکال نہیں رہتا، کیکن علماء نے میان کیا ہے کہ بیہ روايت صحيح شيں ہے - واللہ تعالىٰ اعلم -امام اعظم نے کن صحابۂ کر ام سے حدیث سی ؟ ہم آبندہ سطور میں صاحب مُسْمَد اور ارباب طبقات کے حوالے سے ان صحابۂ کرام کے ایماء مبار کہ ہیان کریں گے اور ہر جگہ موافق اور مخالف اقوال بیان

كريں گے، يمال تك بير حق ظاہر ہوجائے، مظرين نے اگرچہ ان كى مندوں ميں كام کیا ہے اور تاریخ سے ان کی موافقت ہوتی ہے تو یہ دوسر کی بات ہے اور ان کے ذمہ ثامت کرنا ہے-ہم کہتے ہیں کہ ان صحابۂ کرام میں سے حضرت انس بن مالک رضی اللہ 0 تعالی عنہ ہیں امام ابدیوسف فرمات ہیں ہمیں امام ابد حنیفہ نے خبر دی کہ میں نے م المرت النس بن مالک کو فرمات ، وے سنا کہ نبی اگر م منابقہ نے فرمایا : م طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيضَة " عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ وَ مُسْلِمَةٍ

"علم كاطلب كرناجر مسلمان مرداور عورت يرفرض ب"-بعض علاء نے بیان کیا کہ امام ایو حنیفہ نے فرمایا : '' میں نے کٹی مرتبہ حضرت انس بن مالک کی زیارت کی ، وہ بالوں کو سرخ رنگ دیا کرتے تھے ، بصر ہیں ان کی وفات ہوئی ، وہ بصر ہیں فوت ہونے دالے آخری صحابی ہیں ،ان کی وفات اوھ میں ہوئی" بعض علماء نے کہا ۹۴ دہ میں اور بعض نے ۹۴ دہ میں ان کی وفات ہیان کی ، اسی طرح جامع الاصول ميں ہے، علامہ ذہبی نے کا شف میں ۹۳ دہیان کیا، اس وقت امام ابد حنیفہ کی عمر حمیارہ سال بلحہ اس ہے زیادہ تھی ،اس کے علاوہ امام اعظم نے ایک دوسری حدیث روایت کی اوروہ میہ ہے کہ نبی اکر معلیقہ نے فرمایا : اَلدَّالُ عَلَى الخَير كَفَاعِلِهِ ، وَاللَّهُ يُحِبُّ إِغَاثَةَ اللَّهُفَان · · نیکی پر راہنمائی کرتے والا نیکی کرنے والے کی طرح ہے ، اور اللہ تعالٰی یر بیثان حال کی امداد کرنے والے کو محبوب رکھتا ہے ''-O دوسرے حضرت عبداللہ بن اُنیس ہمزے پر پیش جھنے ،رسول اللہ علیقے کے صحابی ہیں، امام اعظم فرماتے ہیں میں نے ان کی زیارت کی انہوں نے فرمایا : میں نے

ر سول اللہ علیقہ کو فرماتے ہوئے سنا : حبك الشكىءَ يُعمى ويُصبِم یکسی شے سے تیری محبت اندھااور ہمر اکر دیتی ہے'' اس پر اعتراض کیا گیا ہے کہ حضرت عبداللہ جھنی کی دفات ۵۴ ھا ۵۵ ھیں ہوئی(اس وقت امام ابد حنیفہ پید ابھی شہیں ہوئے شیھے)اس کاجواب سے دیا گیا ہے کہ اس نام کے پانچ صحابی ہیں، ممکن ہے جس صحابی سے امام ابد حنیفہ نے روایت کی ہے وہ

#### https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

- **£**1

Click For More Books

201 مشہور صحا**لی جھنی** کے علاوہ ہول ،اس جواب پر بیر رد کیا گیا ہے کہ کوفہ میں تشریف لانے دالے صرف عبد اللہ بن اُنَّس بیں ،اور بیہ طے شدہ بات ہے کہ وہ امام ابد حنیفہ کی پیدایش سے پہلے دفات پا گئے تھے، بعض احناف نے اپنی سند کے ساتھ میان کیا کہ امام الد حنيفه في فرمايا : میر ی داادت سن ۸۰ ه میں ہوئی، ادر <sup>حضر</sup>ت عبد اللہ بن انیس رسول اللہ علیظہ کے محالی سن ۹۴ ھ میں کوفہ تشریف لائے ، میں نے ان کی زیارت کی اور انہیں فرماتے ہوئے سنا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا : حُبُّكَ الشَّيْءَ يُعْمِي ويُصِمُ اس پراعتراض بیہ کیا گیاہے کہ اس سند میں کنی محمول رادی میں ،اور بیہ بیان کیا گیا ہے کہ کوفہ میں آب واپ ابن اُنیس جھنے میں اور یہ طے شدہ ہے کہ ان کی وفات المام او حذیفہ کی پیدائش سے پہلے ہے ، یہ تمام گفتگو صاحب طبقات نے بیان کی ہے-میں کہتا ہوں کہ جامع الاصول میں اس تام کے صرف ایک محابی کاذ کر کیا کیا ہے ، اور وہ بیں ابو یہ حیلی عبداللہ بن اُنکیس جھتی انصاری مدنی ، انصار کے حلیف شم ، بعض محد ثنین نے کہا کہ ود انصار میں سے شمے ، علامہ ذہبی نے

کاشف میں بیان کیا عبداللہ بن انیس جھنی انصار کے حلیف شمے ، بیعت عقبہ میں شریک ہوئے، بڑے بہادر اور شجاع بتھے، پھر حضرت عبداللہ بن اُنیس انصار ی کاذ کر کیااور فرمایا شاید که به و بی یہلے ہی ہیں۔ ----- تیسرے صحافی عبد اللہ بن حارث میں ، امام ابد یوسف روایت کرتے ہیں کہ امام ابد حنیفہ نے فرمایا کہ میں سن ۸۰ ھامیں پیدا ہوا، سن ۹۶ ھامیں اپنے والد کے ساتھ جج کیا،اس دفت میر می عمر سولہ سال تھی،جب میں مسجد حرام میں داخل ہوا

تو میں نے بہت بڑااجتاع دیکھا، میں نے اپنے والد کو پوچھا کہ بیہ کون لوگ میں ؟ انہوں نے ہتایا کہ بیر سول اللہ علیظہ کے صحابی حضرت عبد اللہ بن حارث بن جزء (جیم پرزبر،زاساکن اوراس کے بعد ہمزہ)زہیدی میں، میں ان کی خدمت میں حاضر ہواتوان کو فرماتے ہوئے سنا کہ میں نے رسول اللہ علیقید کو فرماتے ہوئے سنا : مَن تَفَقَّهُ فِي دِينِ اللَّهِ كَفَاهُ اللَّهُ هَمَّهُ وَرَزَقَهُ مِن حَيثُ لَا يَحتَسِبُ "جو شخص الله تعالی کے دین کا قہم حاصل کرے ، الله تعالیٰ اس کے مقاصد پورے فرمائے گااور اسے الیمی جگہ سے رزق عطا فرمائے گا جہاں سے اسے گمان بھی نہیں ہو گا' اس ردایت پر بھی اعتراض کیا گیا ہے کہ حضرت عبداللہ بن حارث س ۸۵ ھیا ۸ ھیا ۸ کھ میں مصر میں فوت ہوئے،اس طرح جامع الاصول میں ہے، کا شف (علامه ذهبی) میں ہے کہ سن لام حی ان کی دفات ہوئی، آخر عمر میں نابینا ہو گئے تھے، دہ مصرییں د فات پانے والے آخری صحابی بتھے، گویا کہ بیہ اس توجیہہ کا جواب ہے کہ جب حضرت عبداللہ سن ۸۷ ھا ۸۸ ھ میں فوت ہوئے ، اس وقت امام ایو حذیفہ کی عمر چھ یا تھ سال تھی ،اس عمر کا کوئی شخص سمجھ دار ہو تو محد ثنین کے

نزدیک اس کا حدیث حاصل کرنا جائز ہے ، علامہ ذھبی نے فرمایا کہ حضرت عبراللہ مصر میں سن ۸۶ ھیں فوت ہوئے ،وہ نہ تو مکہ عکر مہ گئے اور نہ ہی کو فہ گئے لہٰذاامام ابو حذیفہ کابیہ کہنا صحیح شیں ہے کہ میں نے سن ۹۶ھ میں ان کی زیارت کی ، یک وجہ ہے کہ ہمارے مشائخ متاخرین میں سے مصر کے شیخ ابد القاسم حنفی اور ان کے علاوہ ایک جماعت نے اس داقعہ کار د کیا ہے ، انہوں نے کہا کہ ایں داقعہ کی سند میں ر دوبدل اور تحریف ہے، اور اس میں ایک ایسار اوی بھی ہے جس کے کد تاب ہوئے يراتغاق ہے-

236

O----- چویتھے صحابی حضرت عبداللہ بن ابلی اوفی میں ،امام ابد حنیفہ فرماتے ہیں میں نے حضرت عبد اللہ بن ابنی اوفی کو فرماتے ہوئے سنا کہ میں نے رسول اللہ علیق كوفرماتے ہوئے سناكہ : مَن بَني مَسْجِدًا ولَوْ كَمَفْحَصِ قَطَاةٍبَنِّي اللَّهُ لَهُ بَيْنًا فِي الْجَنَّةِ '' جس شخص نے متجد بنائی اگرچہ قطا( پر ندے) کے گھونسلے کی مثل ہو اللہ تعالیٰ اس کے لئے جنت میں گھر بنائے گا-" یہ سن ۸۸ <sub>ہ</sub> اور ایک قول کے مطا**بق ۷**۸ ہو میں کوفہ میں دفات پانے والے <sup>آخر</sup> ک صحابی یتھے،اس وقت امام ابد حنیفہ کی عمر چھ یاسات سال تھی(سوال کیاجا سکتا ہے کہ اس عمر میں امام صاحب کا صدیث سنتا س طرح صحیح ہو گا؟ ۱۲ قادری )اس کاجواب بیہ ہے کہ بچہ جب سمجھ دار ہو تو اس کا جدیث سننا صحیح ہے ، اگر چہ اس کی عمر چھ یا سات سال ہو، ہی سیج قول ہے، جمہور محد تمین ای کے قائل ہیں،اور اس پر عمل ہے، جیے کہ اصول حدیث کی کتب میں بیان کیا گیا ہے ، ایک قول بیر ہے کہ حضرت عبداللّٰہ کی دفات سن ۸۰ ھ میں ہوئی ،اس ردایت کے مطابق ان کی زیارت صحیح شیں

ہوگ (کیونکہ ای سال امام اعظم کی ولادت ہوتی ہے تا قادری) يانچوي محالي حضرت دانله بن الاستقع بين، امام ابو حنيفه فرمات بين مين Ο نے انہیں فرماتے ہوئے سنا کہ میں نے رسول اللہ علیقے کو فرماتے ہوئے سنا : لَا تُظْهِر شَمَاتَة كَاخِيْكَ فَيُعَا فِيَهُ اللَّهُ وَيَبْتَلِيَكَ "اپنے بھائی کی معیبت پر خوش کا اظہار نہ کر ، اللہ تعالیٰ اسے عافیت عطا فرماد \_ گااور تختیج جتلا کرد \_ گا"-ان ہی ہے ایک دوسر می روایت کی ہے

دَع مَا يُرِيبُكَ إِلَى مَا لَا يُرِيبُكُ <sup>•</sup> جو چیز کچھ شک میں ڈالے اسے چھوڑ کر ایسی چیز اختیار کرجو کچھے شک میں نہ ڈالے " ای طرح الطبقات میں ہے، صاحب طبقات نے فرمایا : پہلی حدیث امام ترمذی نے سبر حسن سے روایت کی ہے ، دوسری حدیث صحابہ کرام کی ایک جماعت نے روایت کی ہے اور اتما نے اسے صحیح قرار دیاہے ، حضرت واثلہ بن الاستقع رضی اللہ تعالیٰ عنہ کاایک سوسال کی عمر میں ہیت المقدس میں انتقال ہوا،ایک قول پیہ ہے کہ سن ۸۵ ہا ۲۸ ہ میں اٹھانوے سال کی عمر میں د مشق میں فوت ہوئے ، اس طرح جامع الاصول اور كاشف ميں ہے، الطبقات ميں ہے كہ حضرت امير معاديد کے دورامارت میں ان کی د فات ہوئی ،ادر حضرت امیر معادیہ کا انتقال سن ۲۰ ھ میں ہوا،اور بیہ غلط ہے،ایک قول بیہ ہے کہ حضرت عبد اللہ کی خلافت میں فوت ہوئے۔ 0---- چیٹے محالی حضرت جابر بن عبد اللہ انصاری ہیں (امام اعظم ان سے رادی میں کہ )ایک مخص نے رسول اللہ عل<del>ظتہ</del> کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیایار سول اللہ ! بجھے کوئی اولاد شمیں دی تکٹی اور نہ ہی میرے ہاں کوئی بچہ پیدا ہوا ہے ،آپ نے

فرملا : تم بخترت استغفار ادر صدقه کاعمل کیوں نہیں اپناتے ؟ ان دونوں کی بر کت سے تمہیں اولاد دی جائے گی، حضرت جابر فرماتے ہیں کہ وہ صحابی کثرت سے صدقہ دیتے اور استغفار کرتے تھے ، ان کے ہاں نو لڑکے پیدا ہوئے ، اس روایت پر بیہ اعتراض کیا گیاہے کہ حضرت جابر رمنی اللہ تعالٰی عنہ کی د فات س ۸ ۷ ھے اور ایک قول کے مطابق سن ۹ سے حد میں ہوئی، نیٹن امام ابو حنیفہ کی ولادت سے ایک یادوسال پہلے، ای لیے محدثین نے کہا ہے کہ امام ابد حنیفہ سے جوحد یک حضرت جابر کے

201

حوالے سے روایت کی گٹی ہے موضوع ہے ، علی بن المدینی فرماتے ہیں کہ حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے وصیت فرمائی کہ تجاج (بن یوسف) ان کی نمازہ جنازہ نہ پڑھائے، ٹی (ابن تجر) نے اصابہ میں فرمایا کہ یہ بیم من عدی کے قول کے مطابق ہے کہ حضرت جاہر کی وفات مدینہ منورہ میں سن ۲۲ سے دور بعض حضرات نے کہا س ۲ ۷ ه میں ہوئی اور ان کی نماز جنازہ امیر مدینہ حضرت لبان بن عثان نے پڑھائی-O ساتویں صحابیہ ہیں حضرت عائشہ بنت عجر د رضی اللہ تعالیٰ عنہا، مردی ب كدامام الوحنيف بنان سايد حديث روايت ك أكثَرُ جُندِ اللَّهِ الجَرَادُ لَا آكُلُهُ وَلَا أُحَرَّ مُهُ · 'اللہ تعالٰی کابڑی تعداد والالشکر ٹڈی ہے ، نہ تو میں اسے کھاتا ہوں اور نه بی حرام قرار دیتا ہوں'' ہمیں ان کتابوں میں اس روایت کاذکر نہیں ملا، صاحب طبقات نے بیان کیاہے کہ علامہ ذهبی اور في الاسلام اين تجرب كام كاخلاصه بد ب كه يدروايت صحیح نہیں ہے ،اور معردف بھی نہیں ہے

O T ٹھویں صحابی حضرت ابد الطفیل عامر من وائیلہ (ثاء کے پنچ زیر ہے)ان کی د فات کے بارے م**یں مختلف اقوال میں ۲۰ اھ – ۷ واھ – ۱۰ اھ م**حابۂ کر <sup>ا</sup>م میں سے سب سے آخر میں ان کی وفات ہوئی، ان سے ملاقات کا احمال سب سے زیادہ ظاہر ہے صاحب مسعً في ان كاذكر نهيس كيا، البتة صاحب طبقات في ان كاذكر كياب-0 ----- نودیں محالی حضرت شہل بن سعد ساعدی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں ، ان ک دفات س ۸ ۸ حد میں ہوئی ، بعض علاء نے کہا کہ اس کے بعد ہوئی ، یہ مدینہ منورہ میں د فات یا بے دا<u>لے</u> آخری محالی ہیں -

o\_\_\_\_ دسویں صحافی حضرت سائب بن خلاد بن سعید رضی اللہ تعالٰی عنہ ہیں ، ان کی دفات سن ۹۱ ها ۹۲ ه ه میں جوئیo\_\_\_\_ گیار ہویں صحافی حضرت سائب بن یزید رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں ان کی وفات بن ۹۱ھ – ۹۲ھ یا ۹۴ھ میں ہوئی، بعض محد ثین نے کہا ۸۲ھ میں ہوئی۔ O بار ہو یں صحافی عبد اللہ بن بلید رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں ان کی دفات س ۹۲ ھ میں ہوئی O تیر ہویں صحافی عبداللہ بن جعفر رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں ، واقد ی نے کہا ان کی د فات سن ۸۰ ھ میں ہوئی ، بیہ مشہور ہے ، بعض نے سن د فات ۹۰ ھ – ۸۴ ھ یا ۵۸ د میان کیا، شیخ (این خجر) نے فرمایا یہ غلط ہے، خلیفہ نے کہا ۸۲ دہ بعض نے ۹۸ ھ بعض نے ۷۸ ھ بیان کیا، ممکن ہے کہ بیہ سیجیح ہو، بعض نے سن ۸۰ ھ بعض نے ۸۴ ۵٬۵۸ همیان کیا-اخرى سات حضرات كاذكر صاحب طبقات نے كياہے، كيكن ان كى كوئى ، حدیث میان شیس کی، انہوں نے فرمایا کہ بعض محد میں نے امام ابو حذیفہ کے مناقب

میں جامع کتاب تصنیف کی ، ان کے بیان کا خلاصہ بد ہے کہ امام اور حنیفہ کے اکابر تلامذہ اور اینے دور کے اتمہ مثلا امام ابد یوسف ، امام محمد ، عبد اللہ بن مبارک اور <u>عبدالرزاق وغیرہم نے امام ابد حنیفہ سے کوئی ایس حدیث نقل شیس کی جو انہوں </u> نے کسی صحافی سے روایت کی ہو ،اگر ایسی کوئی حدیث ہوتی تواہے ضر در نقل کرتے ، الی حدیث میں تو محدثتین خاص دلچیں لیتے ہیں ،اور اس پر فخر کرتے ہیں ، ہر دہ مئے۔ حدیث جس میں بیر بیان کیا گیا ہے کہ امام او حنیفہ نے صحافی سے سی ،اس کی سند کر کداب سے خالی نہیں-

# لیکن لهام اعظم کا حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عند سے حدیث کا روایت کرنا اور ساع کے بغیر صحابۂ کرام کی ایک جماعت کی زیارت کرنا یہ دونوں با تیں کسی شک و شہمہ کے بغیر صحیح ہیں ، علامہ بدر الدین عینی نے صحابۂ کرام کی ایک جماعت سے حدیث کا سننا ثابت کیا ہے ، لیکن اے ان کے شاگر و شیخ حافظ قاسم حنفی نے رو کیا ہے ، ظاہر یہ ہے کہ لهام اعظم کی جن صحابۂ کرام سے ملا قات ہوتی ہے ان سے حدیث نہ سننے کا سبب بیہ تھا کہ وہ کاروبار میں مصروف تھے، حتی کہ امام شعبی نے ان میں نجابت اور دانشمندی کے آثار دیکھ کرا نہیں علم حاصل کر نے کا معورہ دیا ، جس شخص کو علم حدیث کا تصور اساذوق بھی حاصل ہے وہ میر ے میان سے اختلاف نہیں کر سکتا (الخ)

صاحب طبقات نے میان کیا کہ محد ثمین کا قاعدہ یہ ہے کہ اتصال کارادی ارسال یا انقطاع کے رادی سے مقدم ہے ، کیونکہ اس کے پاس زیادہ علم ہے ، یہ بات علامہ عینی کے بیان کی تائید کرتی ہے اے ذہن نشین کر لیجئے کہ یہ اہم نکتہ ہے -امام اعظم کی دور صحابہ میں ولادت اور ان کی ذیارت میں کتا ہوں کہ امام اور حنیفہ کی فضیلت کے سلسلے میں یہ امر کانی ہے کہ

آپ صحابۂ کرام کے زمانے میں پیداہوئے ،ان سے حدیث سی یا نہیں سی ،لیکن ان کی زیارت کا شرف حاصل کیا، اور اس طبقے میں شامل ہوئے جن کے بارے میں (حدیث میں )داروے طوبی لِمَن رآنی وکِمَن رآی مَن رآنی ک "خوش خبری ہے اس شخص کے لئے جس نے ہماری زیادت کی اور اس متحص کے لئے جس نے ہماری زیارت کرنے والوں کی زیارت کی "-ہ جدیث متعدد سندوں سے نبی اکر م متالینہ سے درجۂ صحت کو کپنچی ہوئی ہے ، اور بیہ المترتدى شريف يم ب : لما تَعَيَّسُ النَّادُ عُسلِعاًد آنى أو داًى مَن دُوْ آنى ، مظلمة شريف م ٢٥٥، أك اس مسلمان كو دس چموت کی جس فے جاری زیادت کی باجاری زیادت کر فے والوں کی زیادت کے - ١٣ قادر ی

بات بھی آمام اعظم کی فضیلت اور انفر ادیت کے لئے کافی ہے۔ وصل (۲)



نہیں کرتا کہ دوسرے کو حاصل ہونے والی نعمت زائل ہو جائے ،اسے غِطہ (رشک) کہتے ہیں، نبی اکر م علیظتی کے اس ارشاد سے سمی مراد ہے : لَا حَسَدَ إِلَّا فِي الإِثْنَينِ رَجُلْ" آتَاهُ اللَّهُ مَا لاَّ فَهُوَ يُنفِقُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ل "ر شک صرف دوآد میوں کے بارے میں ہے ،ایک دہ شخص ہے جسے اللّٰہ تعالیٰ مال عطافر مائے اور دہ اللہ تعالیٰ کے را ستے میں خرچ کرے''۔ اوراًگردہ مخص متقی نہ ہو توبر ائی کا تھم دینے والا نفس اس پر غلبہ پالیتا ہے اور اسے حسد ا حظارى شريف يس يكلمات بي : لا حسدَد إلَّا في النَّين رَجُلُ آناهُ اللَّهُ مَا لافسنلَّطهُ عَلى هَلكَتِه في الحقّ ج اس ا مقلوة *شريف م ۳۲* 

27+

کی حد تک پہنچادیتاہے ، بعض علماء ایسے ہوتے میں کہ تمجمی نفس ان پر غالب ہو تاہے اور کبھی دہ نفس پر غالب آجاتے ہیں، ای قبیلے کے بعض دہ علاء ہیں جنہوں نے امام ابو حنیفہ پر حسد کیا، بھی انہوں نے امام اعظم کی تعریف کی اور بھی ان پر تنقید کی، میں اپنے نفس کوبری قرار نہیں دیتاہے شک نفس برائی کا حکم دینے دالا ہے ، ان ہی میں ے ابن ابلی لیل میں ، وہ تبھی امام ابد حنیفہ پر طعن کرتے تھے اور تبھی تعریف کرتے تھے، اس سلسلے میں ان سے پو چھا گیا تو انہوں نے کہا اس جوان پر حسد کیا گیا ہے، حضرت سفیانِ توری جلیل القدر محدث ہونے کے باوجود بعض او قات ان کے دل میں امام ایو حنیفہ کے خلاف کوئی بات پر اہو جاتی تھی ، پھر دہ اس سے رجوع کرتے يتصاور معذرت كرتے تصح اوراين الى كيلى والا مقوله كہتے تھے،و الله تعالىٰ اعلم-غالبًاوہ بیہ مقولہ امام اعظم کی مدح میں بطور مبالغہ کہتے ہتھے، لیعنی دہ ایسے مقام پر فائز ہیں کہ ان کے بارے میں بطور حسد اعتراض کیا جا سکتاہے ، اس طرح امام بخاری اور مسلم کے استاذ حافظ ابد بحر بن ابن شیبہ کا حال تھا، غالبًاان حضر ات نے امام اعظم کے قواعد ادر اصول کو پیش نظر شیں رکھا، جیسے کہ خافظ عمر د بن عبد البر وغیرہ نے کہاہے کہ جب حدیث متفق علیہ اصول کے خلاف ہو تو اس وقت قیاس کو خبر واحد پر

مقدم رکھاجائے گا(الخ) قیاس کو خبر واحد پر مقدم کرنے کی وجوہ امام او حنيفه جو قياس كو خبر داحد ير مقدم ركھتے ہيں تواس كاعذريه بيان كيا جاتا ہے کہ دہ کمی سبب کی ہتا پر اس طرح کرتے تھے مثلاً یا توانہیں حدیث کی اطلاع نہیں تقمی ،یاان کے نزدیک حدیث صحیح نہیں تھی،یادہ غیر فقیبہ کی روایت تھی ادر تمام قیاسوں کے مخالف تقمی، جیسے کہ اس سے پہلے میان ہوا، محققین فرماتے ہیں کہ

رائے ادر قیاس کو استعال کئے بغیر حدیث پر عمل درست ہی نہیں ہے ، کیو نکہ رائے ہی ان معانی کاادر اک کرتی ہے ، جن پر احکام کاد ارد مدار ہو تاہے ، یہی دجہ ہے کہ بعض محد ثین جو غورد فکر سے عاری تھے انہوں نے بحر ی کا دودھ پینے پر بھی حرمت رضاعت کافتوی دے دیا، جیسے کہ میان کیا گیاہے، واللہ تعالیٰ اعلم-اور بد بعید ہے محد ثین کی شان کے لائق نہیں ہے ، بلحہ پیہ مجہتدین کے طریقے کے لائق ہے کہ دود د پلانے کی علت مشتر کہ کی ہنا پر حکم لگایا گیاہے ، جیسے کہ مخفی نہیں ہے ۔ اسی طرح تحض رائے پر بھی عمل شیں کیا جاسکتا،لہذا تھول کر کھانے سے روزہ شیں ٹو نتا،جب کہ خود قے کرنے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے ، حالا نکہ قیاس کتا ہے کہ پہلی صورت میں روزہ ٹوٹ جائے اور دوسری صورت میں نہ ٹوٹے ، کیو نکہ روزہ اس چیز سے ٹو نتا ہے جو پیٹ میں جائے ،نہ کہ اس چیز سے جو پیٹ سے خارج ہو ، (اس قیاس پر اشکال سے ہے کہ محالت مباشرت ماد ہ حیات کے خارج ہونے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے حال نکہ کوئی چز مرد کے پیٹ میں شیں جاتی، بلحہ خارج ہوتی ہے اتا قادری) امام اعظم کی توثیق کرنے دالے زیادہ، مغتر ضین کم حافظ ائن عبدالبر نے بیہ بھی فرمایا کہ جن علماء نے امام ابو حذیفہ سے روایت

کی اور ان کی توثیق کی وہ تعداد میں ان لو تحول سے زیادہ ہیں جنہوں نے ان پر اعتر اض کیاہے ،اور جن محد ثبین نے ان پر اعتراض کیا ہے ان کابڑااعتراض بیہ ہے کہ وہ رائے اور قیاس میں ڈویبے ہوئے ہیں ،اور پہ ثامت ہو چکاہے کہ بیہ عیب شیس ہے ،جب تک کہ حدیث کوبالکل نہ چھوڑ دیاجائے۔ امام شبکی (اکابر علماء شافعیہ میں سے ہیں،ان کی (تصنیف) طبقات میں ہے کہ ہر گز ہر گزیہ نہیں شمجھناچاہے کہ محد ثنین کابہ قاعدہ اپنے اطلاق پر ہے کہ جرح

## https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

· · · ·

. .

\*\*\*

توثیق پر مقدم ہے، بلحہ صحیح بات ہی ہے کہ جس شخصیت کی امامت اور عد الت ثابت ہو،ات کی تعریف اور بلند کی مرتبہ بیان کرنے دالے زیادہ ہوں،ادر قرائن سے معلوم ہو کہ جرح کا سبب مذہبی تعصب یا ایسا ہی کوئی دوسر اامر ہے توجرح کرنے دالے کی جرج کی طرف توجہ نہیں کی جائے گی، یہاں تک کہ انہوں نے فرمایا : سفیان توری وغیر د نے جوامام او حذیفہ کے بارے میں گفتگو کی ،این ابلی ذئب نے امام مالک کے بارے میں اور ابن معین نے امام شافعی کے بارے میں گفتگو کی ،وہ لاکش توجہ نہیں ہے۔ یہ کاام ان سے اس کئے صادر ہوا کہ انہوں نے اتمہ مذکورین کے اصول وقواعد میں غور نہیں کیا، اگر جرح کو مطلقاً مقدم رکھا جائے تو اتمہ میں سے کوئی بھی محفوظ شیں رد سکے گا، کیونکہ ہر امام کے بارے میں طعن کرنے والوں نے طعن کیا ہے اور ہلاک ہونے دالے بلاک ہوئے میں لی این عبدالتر نے جو پچھ فرمایا ہے اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ خوش کی حالت میں کہ ہوئی بات غصے کی حالت م**یں کہی ہو گی باب** ہے مختلف ہوتی ہے ،جو شخص یہ چاہتا ہے کہ بعض علماء کے بعض دیگر علماء کے خلاف اقوال کو قبول کرے تواہے چاہے کہ صحابۂ کرام ، تابعین اور ائمئہ مسلمین کے ایک دوسرے کے خلاف اقوال کو بھی قبول

کرے،ادراگراس طرح کرے گاتو کھلی گمراہی ادرداضح خسارے میں داقع ہو گا۔ مبسوط سے امام مالک کا مذہب منقول ہے کہ قراء کیجنی علاء کی گواہی ایک دوسرے کے خلاف مقبول نہیں ہے ، کیونکہ پیہ لوگ حسد اور بغض میں دوسرے لو گول ہے زیادہ شدید ہوتے ہیں ،اور بیہ ججیب بات ہے-حضرت عبداللہ بن المبارک کو کہا گیا کہ فلال تمخص امام ابو حنیفہ کے بارے میں کاام کرتاہے ،انہوں نے بیہ شعر پڑھا : للقودالجمان (حيد رآباد ، وَكُن الس ٣٩٣ ا - محمد من یو منت سانتی الام ر

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

حَسَدُوا الفَتّى إذ لَم يَنَالُوا سَعيَهُ فَالقَومُ أعدًاء لَهُ وَخُصُومُ ل ·''لوگوں نے جوان پر اس کئے حسد کیا کہ اس کی کو شش کو نہیں یا سکے ، اس لي قوم اس كى دستمن اور مخالف ب" -----الله تعالى انهيں معاف فرمائے-خطیب بغدادی نے امام اعظم کی تنقیص کی چرا یک شخص پیدا ہوا جسے ابو بحر احمد بن علی بن ثابت ، خطیب بغدادی کهاجاتا ہے وہ سن ۹۱ ساھ میں پیدا ہوااور سن ۲۳ س ھ میں فوت ہوا، اس نے امام ابو حنیفہ کی عجیب انداز میں تنقیص کی ، اس نے تاریخ بغداد میں کسی بے وقوفی اور قباحت کو نہیں چھوڑا،اس نے اپنی کتاب میں ایسی با تیں بیان کیں جوامام ابد حذیفہ کے فضائل د مناقب سے متصاد م تقیس ، اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول فرمائے۔ کہتے ہیں کہ وہ محدث تقادر اس نے علوم حدیث دغیر ہ میں مفید تصانیف لکھیں، یمال تک کہ شخ این حجر عسقلانی نے کہا کہ خطیب بغدادی کے بعد کے تمام محدثین اس کے محتاج ہیں، علوم حدیث میں کوئی علم ایسا نہیں جس میں اس نے كوني تماب نه لکھی ہوادر مہارت دافاديت كا مظاہر ہنہ كيا ہو، صاحب جامع الاصول

نے اس سے بھی زیادہ تعریف کی اور کہا کہ دہ علم حدیث ، احوال و تواریخ اور جرح و تعديل كي معرفت ميں فريد عصر ادر دحيد دہر تھا، عابد وزاہد تھا، پہلے امام احمد بن حنبل کے مذہب پر تھا، پھر اس نے امام شافعی کا مذہب اختیار کر لیا، سفر جج میں ہر دن ترتیل کے ساتھ قرآن پاک ختم کرتا تھا، بغداد میں امام احمہ اور بھر حافی کی قبر کے ياس، فن كيارًا الخ)والله تعالى اعلم

## المعقمة بنائح وداخوارزمي امام : جامع المسانيدج المس ٢٠٢

خطیب بغد ادی ،این جوزی کے نقش قدم پر الیکن اس کاعلم، تعصب اور نفسانیت کے ترک کرنے اور تمذیب اخلاق کے سلسلے میں فائدہ نہیں دے سکا، اس کا حال مشہور عالم این جوزی کی طرح ہے جو خطیب بغدادی سے علم اور تصنیف میں زیادہ ،اور فضیلت و شان میں بلند پایہ تھا، کمکن قطب الادلياء، تاج المفاخر شيخ محيى الدين عبد القادر جيلاني قدس سردالعزيز ادر مشائخ طریقت صوفیۂ کرام پرانکار کرنے میں مبتلا ہوا،بے فائدہ علم اور خشیت اللی سے خال دل۔ اللہ تعانی کی پناہ ! صاحب مند نے بیان کیا کہ محد ثنین نے خطیب بغدادی پر طعن کیا ہے ادراس کی ایسی تحسکتیں بیان کی ہیں جن کی بنا پر اس کی روایت مر دود قرار پاقی ہے ، اگر اس ہے امام ابو حنیفہ کے بار کے میں جو پچھ منقول ہے دہ منقول نہ ہو تا، یہ بھی نہ ہو تا کہ دہ کسی میت کوایذ اادر گالی دیتا تھا، بلنچہ اس کا مذہب ہیے ہو تا کہ مسلمانوں کے بارے میں اچھے انداز میں گفتگو کی جائے اور بیہ قاعدہ نہ ہو تا کہ کوئی ایماند ارگناہ کی ہتا پر ایمان ے خارج نہیں ہوتا تو ہم اس کے پچھ احوال بیان کرتے، جو مخص خطیب بغد ادى کی سیرت سے آگابی حاصل کرناچاہے اسے چاہئے کہ حافظ او القاسم علی بن حسین

بن هية الله شاقتي (معردف به ابن عساكر) كي تصنيف تاريخ د مشق ادر ابن جوزي کے پوتے حافظ پوسف کی کتاب الانتصار میں خطیب کے حالات کا مطالعہ کرے ، اسے خطیب کی سیرت اور خصلت کے بارے میں تعجب انگیز معلومات حاصل 🕐 ہوں گی ، اور جیرت ہو گی کہ ایسا شخص س طرح امام ابد حنیفہ ایسی شخصیت کے بارے میں تبنقیص آمیز مفتلو کرتاہے-

خطيب بغدادي كاامام اعظم يربز ااعتراض خطیب نے امام ابو حذیفہ پر بردااعتر اض بیہ کیا ہے کہ وہ احادیث کی پیروی نہیں کرتے اور صرتح حدیثوں کی مخالفت کرتے ہیں ، اکثر محد ثبین ، فقهاء مجتمدین کے بارے میں عام طور پر نہی اعتر اض کرتے ہیں کہ وہ احادیث کی مخالفت کرتے ہیں اور ان کی پیروی نہیں کرتے ،آثار پر رائے کو مقدم رکھتے ہیں ، محد ثنین کہتے ہیں کہ جب حدیث آجائے تورائے باطل ہو جاتی ہے ،اور بعض تو سرے سے قیاس کا انکار کرتے ہیں،امام شعبی فرماتے ہیں کہ فقہاء تمہیں نبی اکرم علیظہ کی حدیث ہیان کریں تواہے قبول کرلوادر اپنی رائے سے جو پچھ بیان کریں اسے کوڑے کر کٹ میں بچینک دو،اس قشم کی باتیں امام ابو حنیفہ کے ساتھ خاص نہیں ہیں۔ا کیکن فقہاء نے اس سلسلے میں تفصیلات میان کی ہیں،احاد یث کی کٹی قشمیں ہیں، ان کی جانچ پر کھ اور تصحیح ضرور کی ہے، اسی طرح یہ جا ننا ضر در می ہے کہ کوئس حدیث تائخ اور کونسی منسوخ ہے ؟اس سے پہلے اس مسئلے کی طرف اشار ہ کیا جا چکا ہے ، اس لئے ہم اسے دوبارہ بیان نہیں کرتے - متقد میں مثلا ابر اہیم تحقق اور حضرت این مسعود کے دوسرے شاگر داجہتاد کرتے تھے اور قیاس کیے قائل تھے ، تاہم امام آبد حنیفہ اور ان کے شاگر دوں نے اجتماد اور قیاس سے زیاد د کام لیا ، نہی وجہ ہے کہ امام

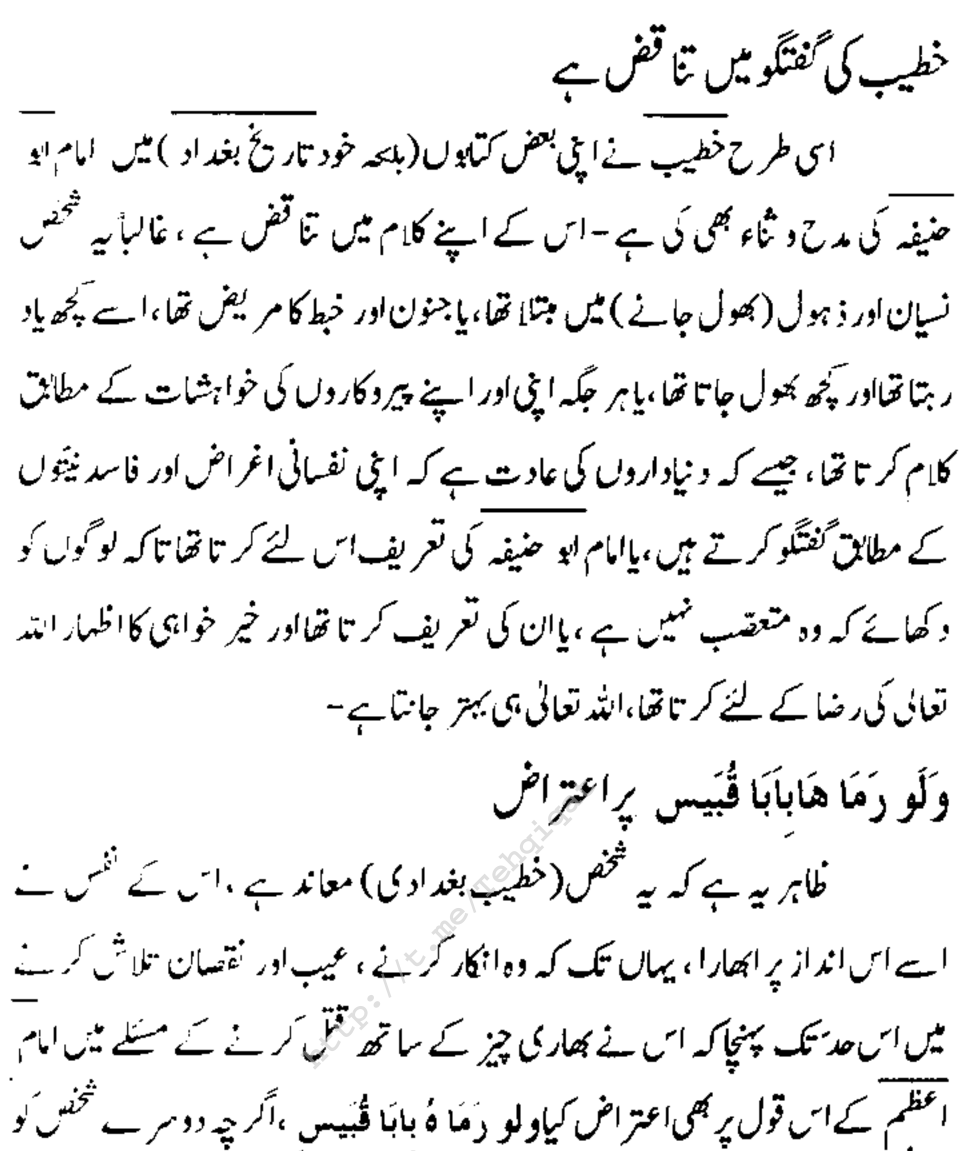
احرین حنبل سے یو چھا گیا کہ آپ کوامام او حنیفہ پر کیا اعتراض ہے ؟ انہوں نے فرمایا: ''وہ قیاس سے کام کیتے ہیں ''انہیں کہا گیا کہ ''کیاامام مالک قیاس نہیں کرتے''؟ انہیں پو چھا گیا کہ '' کیا قیاس کرنے دالے کا اس سلسلے میں معین حصہ ہے'' ؟ ('یعنی جس قدرامام مالک قیاس کرتے ہیں اس کے مطابق ان پر بھی اعتراض ہو تاچاہے ) تو ام احمد خاموش ہو گئے، لیٹ بن سعد کہتے ہیں کہ میں نے امام مالک کے ستر مسئلے ا- (بلحہ دیگرائم، مجتمدین کے بارے میں بھی کہی جاتی ہیں اقادری)

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

شار کئے، جن میں انہوں نے قیاس پر عمل کیا،اور یہ تمام مسائل رسول اللہ علیظتے کی سنت کے مخالف ہیں، پھر کہام کیٹ نے لہام مالک پر رد کیا، بیر سب تکلف اور تعصب ہے، غالبًا امام مالک امام لیٹ سے احادیث کازیادہ علم رکھتے بتھے اور اس فن میں ان سے زیادہ ماہر شقے۔ سمی حال امام ابو حنیفہ کاب (کہ وہ لیٹ سے زیادہ علم رکھتے تھے) خطيب كالمام اعظم يربهتان وافتراء حق ہیے ہے کہ خطیب وغیرہ کا سیہ کہنا کہ امام اند حنیفہ احادیث اور اخبار کی بجائے قیاس اور رائے پر عمل کرتے تھے بہتان اور افتراء ہے ، امام اعظم اور ان کے شاگر داس ہے بر کی جیں،وہ صرف اس وقت قیاس کرتے ہیں جب حدیث موجود نہ ہو ، یکی حال تمام مجتمدین کاہے ،البتہ سے ممکن ہے کہ مجتمد سے خطادا قع ہو جائے ،لیکن سے دوسر محابات ہے، خطیب پنے بیان کیا ہے کہ امام احمد بن حنبل سے یو چھا گیا کہ امام ایو حنیفہ اور ان کے شاگر دوں کی گناہوں کا مطالعہ جائز ہے یا نہیں ؟ تو انہوں نے فرمایا : نہیں، بیہ خود خطیب کے اپنے اس بیان کے خلاف ہے کہ ابر اہیم حزمی سے مرد ی ہے کہ ایک دن امام احمد نے چند دقیق مسائل بیان کئے ، ان سے پو چھا گیا کہ آپ نے یہ مسائل کہال سے لئے ہیں ؟ توانہوں نے فرمایا : محمد بن حسن (امام ابو حذیفہ کے

شاگرد) کی کتاوں ہے، جب امام احمد خودان کتاوں کا مطالعہ کرتے تھے، اور ان سے استفادہ کرتے بتھے تو انہوں نے دوسر دل کو کیسے منع کیا ؟ حالا نکہ صاحب مند کے ہان کے مطابق امام احمہ ، امام او حذیفہ کی مخالفت چند ایسے مسائل میں کرتے ہیں جن ملم وہ امام شافعی وغیرہ کی بھی مخالفت کرتے ہیں ، خطیب کے امام احمر کے بارے میں اس سے بھی زیادہ طعن کیا۔ یہ ، حالا نکہ امام احمر کے بارے میں کمی نے بھی طعن شیں کیا، خطیب کے تخلی مقامات پر ان کی تعریف بھی کی ہے۔ المشجمة بالأمام بالامام بالامام با جامع المساتيد، من ١٣-١٢



اید قبیس (مکہ معظمہ کا پہاڑ)دے مارے - <sup>اس</sup> نے کہا کہ لغت عربی کے اعتبار سے بیہ غلط ہے۔ صحیح میہ ہے کہ بابی قُبَیس کہتے، ایسے کا ام پر اعتراض کرنے کا کیا مطلب ہے ؟ جس شخص نے امام اند حنیفہ اور ان کے شاگر دوں کی تمانوں کا مطالعہ کیا ہے دہ ان کے نحو میں تبحر کااعتراف کرتا ہے ،مثلا ابن جنی ،میر فی اور ادعلی فارس سب نے انمنہ احناف کی نحو میں دستر سادر بلند مرتبہ پر فائز ہونے کی گواہی دی ہے ، بعض حضرات نے فرمایا کہ بیراہل حرمین کی اغت ہے ،ان کے ایک شاعر نے کہا ہے :

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

247 إِنَّ أَبَاهَا وَأَبَا أَبَاهًا فَدَ بَلَغًا فِي الْمَجِدِ غَايَتًاها ·· بے شک اس خاتون کاباب اور دادا، دونوں بزرگی کی دونوں انتناؤں (لیعنی ابتداء یے انتزا) کو پہنچے ہیں " (عام لغت کے مطابق ابا ابيها اور غاينتيها موتاج بي ١٢ قادرى) سیبویہ نے کہاکہ اس لغت کے مطابق قرآن پاک میں اللہ تعالٰی کا فرمان ہے إنَّ هٰذا ن لَساحِرانٍ لَعِنْ ياء كَ جُمَه الف لايا كَيابٍ (عام لغت ك مطابق إنَّ هٰذَين ہو ناچاہے ١٢ قادري) بعض او قات اس آيت ميں ضمير شان مقدر قرار دي جاتي ہے، (اس اعتبار سے هذان اسم ان خميس بلحد مبتداب اور كساحوان اس كى خرب ۱۲ قادري) صاحب المستدينية فرمايا : ميں نے امام المسلمين والمؤمنين حضرت على بن الی طالب رضی اللہ تعالیٰ عند کے قلم کی تحریر مصر کے علاقے میں حضرت تمیم داری رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی اولاد کے پائل دیکھی ،جو اسمیں ان کے آباء سے در نے میں

ملى تقى، يہ تحرير انہوں نے نبى اكر م يتلك کے تقم پر لکھى تقى، اس ميں لکھا ہوا تھا إِنَّهُ أَقطعَ النَّبِيُّ صلّى اللّه عَلَيه وَمَعَلَّم جيرُونَ كَذا وَ كَذَا قُرَى مِنَ الشَّام

مِنِهَا قَرِيَةُ الخَلِيلِ عَلَى نَبِّينَا وَعَلَيهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ "نی اکرم سی ال خان اللہ میں جبر دن ( کے لوگوں) کو شام کے فلال فلال کاؤں عنايت فرمائ ان مي حضرت ارابيم خليل الله على ميناد عليه الصلوة والسلام كا قربيه (كاوّل) بھى ہے" یعنی تمنیم داری اور ان کے بھا ئیوں کو بید گاؤں عطافرمائے آخر میں حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے قلم سے لکھا كَتَبَهُ عَلِى بنُ أَبُو طَالِبٍ وَشَهِدَ بِذَلِكَ أَبُو بَكرٍ بنُ أَبُو فَحَافَةً وَ فَلَان وَ فَلَان

وَّ مُعَاوِيَةُ بِنُ أَبُو سُفيَانَ "ا سے علی بن ابد طالب نے لکھا، اس پر گواہی دی ابد جرین ابد قحافہ اور فلال فلال اور معاديدين الوسفيان ف امیر المؤمنین حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نبی اکرم علیظتے کے بعد عرب کی تصبیح ترین شخصیت ہیں، انہوں نے لکھااہو طالب اوقحافہ اور او سفیان (داؤ کے ساتھ حالانکہ عام قاعدے کے مطابق ابلی طالب ہو تاجا ہے تھا اتا قادری) کیونکہ بیہ اساء اسی طرح مشہور بتھے ،لہذاانہیں تبدیل نہیں کیا ،امام او حنیفہ پر کیا اعتراض ہے ؟اگرانہوں نے بابَا فُبَيس کہہ دیا، کیونکہ پپاڑ کانام اس طرح مشہور تھا اس لیے عامل کی بہا پراسے تبدیل نہیں کیا،امام حافظ شمس الدین ، این جوزی کے پوتے نے کہاکہ بیدامام الد حنیفہ پر افتراء ہے، ان سے بابی قُبیس بی منقول ہے-نقل کرنے والے ثقہ حضرات نے اس طرح کہاہے کے ،واللہ تعالیٰ اعلم خطیب کی تحریف اس سے بھی زیادہ عجیب وہ حکامیت ہے جو اس شخص سے نقل کی گئی ہے کہ \_\_\_\_ امام او حنیفہ کہا کرتے تھے کہ کو رآنی النّبیُّ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم لَاَحَذَ

14+

ا قوال کوا پنالیتا" <sup>له</sup> ، اس شخص (خطیب) کو معلوم نہیں کہ کوئی عقل مند ایسی بات کس طرح کہ سکتاہے ؟ (کہ اگر نبی اکر م علیظہ مجھے د کچھ لیتے تو میرے بہت سے ا قوال کوا ختیار کریلیتی ۱۳ قادری) حالانکه اسے اعتراف ہے کہ امام او حذیفہ صاحب عقل در انش یتھے ،بالفرض اگریہ قول صحیح ہو تو ممکن ہے ان کی مراد دنیادی امور ہوں ، کیونکہ نبی اکر معلیقہ دنیاوی امور میں صحابۂ کرام سے مشور ہ کیا کرتے تھے۔ امام اعظم كابعض مسائل ميں رجوع خطیب نے بیہ بھی کہاہے کہ امام ابد حنیفہ نے بعض حدیثوں پر عمل کیا پھر ان سے رجوع کرلیا، تواس کاجواب میہ ہے کہ باطل پر ڈٹے رہنے سے حق کی طرف رجوع کرنا بہتر ہے ، جب امام ابد حنیفہ پر ظاہر ہو گیا کہ وہ احادیث منسوخ میں یا متر دک ہیں یا مرجوح ہیں یا قرآن یاک کے مخالف ہیں تو ان سے رجوع داجب تھا، باطل پر اصر ار کرتے ہوئے اور جاہ و مشرکت کی حفاظت کی خاطر ان پر قائم رہنا جائز نہ تحا، خطیب بغدادی امام اعظم کی مذمت کرنا جابتا تھا (اور بے خبر ک میں)ان کے تقوی اور دیانت کی اور باطل پر اصر ار نہ کرنے کی صفت ہیان کر کے ان کی تعریف کر

<sup>ع</sup>میا، پھر اس شخص کو معلوم نہیں ہے کہ اگر امام ابو حنیفہ نے اپنے بعض اقوال سے رجوع کیاہے توامام شافعی نے اس سے کہیں زیادہ اپنے قدیم اقوال سے رجوع کیا ہے ، ای طرح امام مالک نے کیا،اور بیدان کی دیانت ، تقویٰ اور حق کے اختیار کرنے کی وليل ب رحمهم الله تعالى ایسے اقوال کثیر ہیں جن کا خطیب نے سمار الیا ہے اور جن کی سا پر امام ابد -----حنیفہ پر اعتراض کیاہے ، صاحب مسئہ نے اس کے اقوال نقل کر کے صحیح جواب دیئے ہیں، دیگر علماء نے بھی اس پر رد کیا ہے اور اس سلسلے میں کٹی تمانک لکھی ہیں، اس ا - محمد بن محمود إخوار زمي ، الامام : جامع السانيد م ٢٣-٢٢

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

 $\checkmark$ 

https://ataunnabi.blogspot.com/

نے کچھ بے سر دپاہاتیں بھی کہی ہیں جن کے بارے میں معاملہ داضح ہے ، سب سے زياده الله تعالى بى جانى والاب-جامع الاصول اور فضائل امام اعظم امام اعظم کے مناقب اگرچہ بخر ت مان کئے گئے ہیں، تاہم ابھی بعض منا قب بیان نہیں کئے جا سکے، جامع الاصول کی عبارت میں امام اعظم کے فضائل اجمالی طور پر بیان کر دئے گئے ہیں ، وہ فرماتے ہیں : امام اعظم عالم، عالم ، زاہر ، صاحب درع ، متقی اور شریعت کے علوم کے امام اور پسندید ہ شخصیت بتھے ، نیز فرمایا کہ اگر ہم ان کے مناقب کی تفصیل بیان کر ماشر وع کریں تو گفتگو طویل ہو جائے گی، پھر بھی ہمارا مقصد پورانہیں ہو سکے گا، امام ابد حنیفہ کی طرف مختلف اقوال منسوب کئے کئے ہیں جن سے ان کا مقام منز واور پاک ہے ، ان اقوال سے امام اعظم کے بر ی ہونے کی دلیل وہ شہر د ہے جو چار دائلہ عالم میں بھیلا ہوا ہے ، وہ علم ہے جس نے ردینے زمین کا احاطہ کیا ہے، لوگوں کا ان کے مذہب کو اختیار کرنا، ان کے قول اور ان کی فقہ کی طرف رجوع کرتاہے ،اگر اللہ تعالٰی کی رضااور اپنے کا مخفی رازنہ ہو تا تو دنیائے اسلام کے آدھے جھے یا اس کے قریب لوگوں کو ان کی تقلید آدر ان کے اجتماد پر عمل

پیراہونے پر ہمارے زمانے تک جمع نہ فرماتا-ان کے مذہب اور عقیدے کے تصحیح ہونے کی بیہ قومی ترین دلیل ہے ، امام ابو جعفر طحاد کی آپ کا مذہب اختیار کرنے والے بڑے علاء میں ہے ہیں،انہوں نے ایک تماب لکھی اور اس کا نام رکھا عقید ۃ اَبلی حذیفۃ اس میں اہل سنت و جماعت کے عقائد بیان کیے ہیں،اوراس میں کوئی ایس غلطبات شیس بے جوامام او حذیفہ کی طرف منسوب کی جاتی ہو، جامع ال صول کا کا م ختم ہوا۔



242

امام اعظم کی طرف ارجاء کی غلط نسبت امام اعظم کی طرف جو ارجاء کی نسبت کی جاتی ہے ، اس کلام میں اس کی نفی کی گئی ہے، بیہ نسبت مبنی بر حقیقت نہیں ہے، مُرجِئہ کے مٰہ جب کی حقیقت ہیے کہ دہ کہتے ہیں کہ ایمان کے ہوتے ہوئے کوئی گناہ نقصان نہیں دیتا، جیسے کفر کے ساتھ کوئی نیکی نفع نہیں دیتی ، مرجئہ اِرجاء \* سے مشتق ہے جس کا معنی تاخیر ، ترک ادر مہمل چھوڑ دیتاہے ، وہ عمل کو مرتبے کے اعتبار سے نیت اور عقیدے سے مئو خر قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ نیت اور عقیدہ کافی ہے اگرچہ عمل نہ ہو، بعض او قات اسے زجاء (امید) سے مشتق قرار دیا جاتا ہے ، کیونکہ وہ عمل کو شرط قرار دیۓ بغیر لو کول کو اجر و ثواب کی المپید دلاتے ہیں ، معتزلہ ،اہل سنت و جماعت کی طرف ارجاء کی نسبت کرتے ہیں، کیونکہ اہل سنت و جماعت عمل کوبایں معنی مئوخر قرار دیتے ہیں کہ عمل کو حقیقت ایمان میں واخل قرار نہیں دیتے اور کبیرہ گناہوں کے مر تکب کے لئے عمل کے بغیر رحمت اور مغفرت کی امید رکھتے ہیں ، اور کہتے ہیں کہ ہند وَ مومن ( گنادِ کبیر ہ کامر تکب ہونے کے بادجود )ایمان سے خارج نہیں ہوتا،ادر

کبیرہ گناہوں کاار تکاب کرنے والے ہمیشہ دوزخ میں نہیں رہیں گے ،اللہ تعالٰی جسے چاہے گا بخش د ۔۔ گا ، کیکن اہل سنت گناہ گاروں کے لئے عذاب ثابت کرتے ہیں ادر اس کے نقصان سے ڈریتے ہیں ، وہ امید اور خوف کے در میان ہیں ، ان کے نزدیک عمل ایمان کی جزء شیں ہے ، جیسے معتزلہ کہتے ہیں ، اس اعتبار سے دہ کہتے ہیں کہ ایمان زائد ادر ناقص نہیں ہوتا، بیہ بات امام او حنیفہ کی طرف منسوب کی جاتی ہے کہ عمل ایمان کی جزء شیس ہے، حتی کہ عمل کی زیادتی سے زیادہ اور کی سے تا قص ہو، ہاں اہل سنت کے مزد کیک عمل ایمان کا مل میں داخل ہے۔

تفصیل کلام ہیہ ہے کہ سلف صالحین کے نزدیک بیہ امر ثابت ہے کہ ایمان دل کی تصدیق ، زبان کے اقرار اور خاہر ی اعضاء کے عمل کا نام ہے ، بعض او قات يول كماجاتاب كدايمان قول اور عمل كو كمت بي-علامه جلال الدين سيوطى ، تسيح حاری کی شرح میں فرماتے ہیں کہ دیلمی ، مسند الفر دوس میں حضرت ابد ہر برہ رضی اللہ تعالٰی عنہ سے رادی ہیں ،امام این ماجہ نے اس حدیث کو ضعیف سند سے روایت کیا کہ ایمان دل کے عقیدے، زبان کے اقرار اور خلاہری اعضاء کے عمل کا نام ہے-امام احمد حضرت معاذین جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حدیث روایت کرتے ہیں کہ ایمان زائداور ما قص ہوتاہے، امام طبر انی حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ک حدیث ان الفاظ ہے روایت کرتے ہیں کہ ایمان دل کی معرفت ، زبان کے قول اور ارکان کے عمل کا نام ہے ،(الح) بعض لوگوں نے اسے حدیث (نبی اکر م علیظتہ کا فرمان) قرار دیاہے، حالا نکہ محققین کے بزدیک اس طرح نہیں ہے، نبی اکر م علیت ے اس سلسلے میں کوئی چیز ثابت نہیں ہے ، یہ صحابۂ کرام اور تابعین کے اقوال میں ، بعض او قات بیر قول محد شین کی طرف منسوب کیاجا تاہے اور کہاجا تاہے کہ بیر ان کا مذہب سطے، جیسے صاحب مواقف نے فرمایا، اور بیہ خطائے، محد ثین کا مذہب وہی

ہے جواہل سنت و جماعت کا <sub>ہے</sub> حدیث شریف میں ہے لَا يَزِنِي الزَّانِي حِينَ يَزِنِي وَهُوَ مُؤْمِنُ وَلَا يَسرِقُ السَّارِقُ حِينَ يَسرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنُ وَلَا يَشرَبُ الشَّارِبُ حِينَ يَشرَبُ وَهُوَ مُؤْمِنُ "زنا کرنے والا زنا شیں کرتا اس حال میں کہ وہ مومن ہو، چوری کرنے دالا چوری نہیں کرتا اس حال میں کہ وہ مومن ہو اور شراب يبيخ والانثراب خميس پيتاس حال ميں كه ده مومن جو-

• •

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

\*\*\*

اس حدیث کے بارے میں صاحب مشکوۃ کہتے ہیں کہ او عبداللہ (امام خاری) نے فرمایا کہ یہ محض کامل مومن نہیں ہو گااور اس کے لئے ایمان کانور نہیں ہو گا، یہ امام بخاری کے الفاظ ہیں، صاحب مشکوۃ کاکلام ختم ہوا یا

بال بض ادقات محدثتين ك اقوال السال بات كاوبهم موتاب (كه يه محدثتين كاند مب ب) مثلاً المام مخارى التي ضحيح كالداب ك عنوانات مي فرمات بي الصَّلوٰةُ مِنَ الإيمَانِ وَالزَّكُوٰةُ مِنَ الإيمَانِ وَالجِهَادُ مِنَ الإيمَانِ وَالحَيَاءُ مِنَ الإيمَان

" نماز، زکوۃ، جماد اور حیاء ایمان میں سے ہیں، کیکن ان کی مر ادایمان کامل ہے"،

تخاری شریف کے شار عین نے اس کی تصریح کی ہے، شیخ (این تجر) فتح الباری میں فرماتے ہیں سلف صالحین نے فرمایا : "ایمان دل کا عقیدہ، زبان کا اقرار اور ظاہر ی اعضاء کا عمل ہے "، ان کی مر او بیہ ہے کہ اعمال ایمان کامل کی شرط ہیں، یہ خلاف معتزلہ کے کہ ان کے نزدیک اعمال ایمان کے صحیح ہونے کی شرط ہیں، امام او حذیفہ گناہوں کے باوجو دایمان ثامت کرتے ہیں، جیسے کہ اہل سنت و جماعت کا نہ جب ہے،

یمی وجد ہے کہ بعض لو کول نے امام او حنیفہ کی طرف ارجاء کی نسبت کی ہے، معتزلہ تمام الل سنت و جماعت کی طرف ارجاء کی نسبت کرتے ہیں، صاحب کشاف (ز محتر کی معتر کی) نہیں مُرجِئہ کانام دیتے ہیں، یہ امام او حذیفہ کے ساتھ مخصوص نہیں ہے - اہتدائی دور میں ارباب ہد عت اپنے مذہب کی ترویز کے لیے اپنے باطل مذاہب کو ائمہ کی طرف منسوب کر دیتے تھے - امام ابد حنیفہ کی طرف ارجاء کی نىبىت بھىاى سىلىك كرى ہے-

الم محدين حيدالله الخطيب ايو حيدالله : ملکوہ شریف مربی (کراچی) م ۲

ارجاء کی اقسام دراصل ارجاء کی دوقشمیں ہیں (۱) عمل کو معنیٰ ایمان سے خارج کرنااور بیہ کہنا کہ گناہوں پر عذاب مرتب نہیں ہو تا اور عمل کے ترک کرنے سے بالکل نقصان نہیں ہو تا ، بیہ ارجاء حقیقی اور نہی مُرجِهٔ کا *ندہ* ہے ۲- عمل ایمان کی حقیقت سے خارج ہے ، لیعنی گناہوں کے سبب نفس ایمان معدوم نہیں ہو جاتا بلحہ ایمان نا قص ہو جاتا ہے ، کبیر ہ گناہوں کاار تکاب کر نے دالا کا فرادر دائمی جسمی نہیں ہو گا۔ایمان کامل وہ ہے جو اعمال صالحہ کے ساتھ جمع ہو ، سلف صالحین جو ایمان کو تین چیزوں 🖧 (۱) دل کی تصدیق 🖧 (۲) زبان کے اقرار اور اللہ (۳) ظاہر ی اعضاء کے عمل کا مجموعہ قرار دیتے ہیں، ان کی یمی مراد ہے، ان کا مقصد لوگوں کو ترغیب دینے کے لیے ایمان کامل کا بیان کرنا، عمل اور عمل کے ذریعے ایمان کو مکمل کرنے کی ترغیب ہے، یہ الل سنت وجماعت کا مذہب ہے، جیسے کتب عقائد میں ثابت ہو چکا ہے-

قدربه ليعنى معتزله كامذجب قدریہ (معتزلہ)کا نہ جب سے کہ عمل تفس ایمان کی جزیب، یعنی انسان عمل کے ترک کرنے سے اصل ایمان ہی سے نگل جاتا ہے، دہ کہتے ہیں کہ گناہ کبیرہ کا مر تکب نہ مومن ہے اور نہ کا فر، وہ ایمان اور کفر کے در میان واسطہ ثابت کرتے ہیں - خوارج ایے کافر قرار دیتے ہیں،ادر نمر چۂ کہتے ہیں کہ دہ حقیقۃ مومن ہے، عمل کا اعتبار شیس ہے نہ تو نفس ایمان کی جزیہ اور نہ ہی ایمان کامل میں داخل ہے - جیسے کہ آپ شمجھتے ہیں سیر ہذیان ، زندقہ اور دین میں الحاد ہے ۔ ایسا قول اللہ تعالٰی کے نیک

## https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

. .

124

ہندوں اور اللہ تعالیٰ کے دین کے اماموں کی طرف کیسے منسوب کیا جاسکتا ہے ؟اس کی نسبت تو معمولی عقل ادر دین کا معمولی قہم رکھنے دالے کی طرف بھی نہیں کی جاسکتی، امام او حنیفہ تو عمل میں کماحقہ مبالغہ کرتے تھے جیسے کہ ان کی عبادت اور تقویٰ سے ثامت ہے، دہ<sup>ا</sup>س کے کس طرح قائل ہو سکتے ہیں ؟ ہاں ان کا عقیدہ اور مذہب ہے ہے کہ بے عمل صاحب ایمان ہوگا، جیسے کہ تمام اہل سنت کاغر جب ہے۔ بھی دل میں بیہ خیال گزرتا ہے کہ ممکن ہے جنہیں مُرجِئہ کہاجاتا ہے ،ان کی مراد ادر ان کا مقصد بھی تصدیق قلبی کی تعریف میں مبالغہ کرتا ہو ، اور دہ بیہ کہنا چاہتے ہوں کہ تصدیق قلبی کا بیہ مقام ہے کہ اگر اس کے ساتھ عمل نہ بھی ہو تو فائدے سے خالی نہیں ہے ،اور انہوں نے اس سلسلے میں شریعت میں عمل کی اہمیت ظاہر کرنے کے لئے اصر اراد میالغہ سے کام لیاہو ان کانام مُرجئہ رکھ دیا گیاہو، رہی ہیات کہ عمل کاایمان سے کوئی تعلق نہیں ہے، متقی اور گندگار دونوں بر ابر ہوں، جیے کہ (جقیقی)مرجۂ کہتے ہیں توبیہ ہر گز سکی نہیں ہے، یہ ظاہر دباہر ہے، کمی معمولی می عقل دالے کے لیئے لائق نہیں کہ اس کا قائل ہو<sup>۔</sup> غسآن كاامام اعظم يرافتراء

مواقف میں ہے کہ چو تھافر قہ مرجۂ ہے، کیونکہ وہ عمل کو نیت سے مئو خر قرار دیتے ہیں ،یاس لیے کہ دہ کہتے ہیں کہ ایمان کے ساتھ کوئی گناہ نقصان نہیں دیتا جس طرح کفر کے ساتھ کوئی اطاعت فائدہ نہیں دیتی، وہ عام آدمی کو امید کا سہارا د سیتے ہیں ،غسان سیہ عقیدہ امام او حنیفہ سے نعش کرتا تعاادر انہیں مرجۂ میں شار کر تاتھا، بیہ امام اعظم پرافتراء ہے غسان ایک بڑے اور مشہور عالم کی موافقت کے حوالے سے اپنے مدہب کورائ کر ناچا ہتا تھا، آمدی نے کہا کہ اس کے باوجود امحاب

Click For More

https://ataunnabi.blogspot.com/

مقالات نے امام او حنیفہ اور ان کے شاگر دوں کو اہل سنت کے مرجۂ میں سے شار کیاہے، غالبًا اس کی وجہ بیر ہے کہ معتزلہ اہتدائی دور میں اپنے مخالفین کو مرجۂ کے لقب سے یاد کرتے تھے، یاس لئے کہ جب امام ابد حنیفہ نے فرمایا کہ ایمان تصدیق قلبی ہے، نہ زائد ہو تاہے اور نہ ب**ی نا**قص ہو تاہے توان کے بارے میں گمان کیا گیا کہ وہ عمل کو ایمان سے مؤخر قرار دیتے ہیں ، حالانکہ ایسا نہیں ہے ، جب کہ عمل میں مبالغہ ادر اس میں ان کی کو شش معلوم ہے، اس طرح شرح مواقف میں ہے۔ اس سے مقصد پور کی طرح داضح ہو جاتا ہے ، خوب اچھی طرح غور شیجئے !اس سے زیادہ تفصیل نہیں کی جاسکتی۔ صاحب مند نے ایک عجیب حکایت ایس جگہ میان کی ہے جس سے نظر خاہر میں امام او حذیفہ کی طرف ارجاء کی نسبت کاوہم کیاجا سکتا ہے، حالانکہ معمولی فہم والے انسان کو بھی بید وہم تہیں ہو ناچاہے، وکیع کا بیان ہے کہ سفیان توری ، محمد بن عبدالرحمٰن ، ابن ابن لیل ، شریک ، حسن بن صالح اور ابو حذیفہ ایک جگہ جمع شھے ان علاء نے امام او حدیفہ سے پو چھا کہ '' آپ آئن شخص کے بارے میں کیا کہتے ہیں ؟ جس نے اپنے باپ کو قُمْل کیا، اپنی مال سے زنا کیا، اور اسپنے باپ کی کھو پڑی میں شر اب

نی، کیادہ ایمان سے نگل جائے گا"؟ امام ایو حنیفہ نے فرمایا : " نہیں "، سفیان نے کہا " میں آپ سے بھی کام شیں کردل گا''، این ایل کیلی نے کہا " میں تبھی آپ کی شہادت قبول نہیں کروں گا"، شریک نے کہاکہ "اگر بچھے اقتدار مل حمیا تو میں آپ کے ساتھ وہ کچھ کروں گاجو کر سکوں گا"، حسن بن صالح نے کہا: "مجھ پر آپ سے بالمشاف گفتگو حرام ب"-صاحب مند كمت بي كه خطيب اس واقع ب امام الد حنيفه پر طعن و تشنیع کرناچا ہتا تھا، کیکن ان کی فضیلت اور حق کوئی کا اظہار کر بیٹھا، اس کے ساتھ

المحمد جرجاني، ميرسيد شريف :شرح مواقف (طبع ايران) ج ٨ ص ٢٩

Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

## 121

ہی باقی مذکورہ چاروں اماموں کی مذمت کر ڈالی، کیونکہ محناہ کمیرہ کی بنا پر اس کے مر تکب کو ایمان سے خارج قرار دیتا معتز کہ اور خوارج کا مذہب ہے ، اہل سنت کا مذہب سیر ہے کہ وہ مطلق ایمان سے خارج اور کا فر نہیں ہو جاتا، لہذا امام اید حنیفہ نے جو پچھ فرمایادہ حق ہے ،اور دوسرے مذکورہ علماء نے جو پچھ کہادہ معتز کہ اور خوارج کا مذہب ہے، اس لیے ان کا اعتراض معتبر نہیں ہے، انہوں نے جو پچھ کہا حسد کی ماپر کها، امام ایو حذیفہ ان سے بڑے عالم اور فقیہ ہیں۔۔ل میں (شیخ محقق) کہتا ہوں کہ غالباًانہوں نے اس قول کو بعید جانتے ہوئے امام آبو حنيفه پر اعتراض کيا، ان کا مقصد بيه تھا که مطلقاً اس طرح نہيں کمنا چاہيے، کیونکہ بیہ قول عوام کو نقصان دے گا، جیسے کہ معتزلہ بھی ہمیں <u>سی کہتے ہیں</u> کہ تم نے عمل کو لڳاڑ ديااور عوام کو گنا ہوئي پر دلير کر دياہے ، دوسر ی صورت بيہ ہو سکت**ي** کہ مذکورہ علماء نے اپنے ابتدائی دور میں اختلاف کو دیکھتے ہوئے بیہ گفتگو کی ہو، جب کہ ابھی مذاہب کی تحریر اور تحقیق شیں ہوئی تھی، تاہم انہیں یہ حق نہیں پنچا تھا کہ دہ ایسے کلمات سے امام ابو حذیفہ پر طعن و تشنیع کرتے ، امام ابو حذیفہ اپنے زمانے کے امام یتھے انہیں حق پہنچتا تھا کہ وہ حق کوبر ملاہیان کرتے، اس کی تائید کرتے اور اُن علاء کے

استبعاد کی پروانہ کرتے، کنی دل ایسے ہوتے میں جو مذہب قدریہ کے شائبہ سے خالی نہیں ہوتے،اللہ تعالیٰ حق فرماتا ہے،اوررا سے کی ہدایت دیتا ہے-وصل(۷) جامع المسانيد یادر ہے کہ امام ابو حذیفہ کی ایک مسئر ہے جو انہوں نے تابعین سے سی اور ان کے شاکر دول نے ان سے متعدد طریقوں سے روایت کی ، ان کی مجموعی تعداد ا- محمدين محمودالخوارزي : جامع المسانيد م ٢ ٥

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

پندرہ تک پینچتی ہے، مند کی سند امام اعظم کے شاگر دوں مثلاً 🛠 امام ابد یوسف ، ہاہام محمہ ، 🖓 حسن بن زیاد ، 🏠 حماد بن ابلی حنیفہ اور دیگر تلامذہ تک کپنچتی ہے ، ہارے پاس جو مند ہے اس کے مؤلف اپنی سند ان تلامذہ تک چاریا اس سے زیادہ واسطول سے پنچاتے ہیں، انہوں نے بعض روایات علامہ این جوزی کے پوتے شیخ سمس الدین سے اور بعض (این جوزی کے پوتے) شیخ یوسف سے کی ہیں ،این جوزی کی ولادت پانچ سو د س میں اور وفات پانچ سو ستانوے میں ہے ( لیعنی دہ چھٹی صد ی ہجری کے عالم میں )اس سے صاحب مسئر کا زمانہ معلوم کیا جا سکتا ہے (وہ ساتویں صدى ہجرى كے عالم بيں) ہمار ي اس مسئر كاجو نسخہ ہے ، اس كے چند اہتد الى اور اق غائب ہیں،اس لیے مؤلف کانام دنسب،حال اور دلادت دو فات کی تاریخ معلوم نہیں ہو سکی، جسے بیہ معلومات حاصل ہو جائیں وہ اس رسالے میں لکھ دے ،اللہ تعالیٰ اسے ہاری طرف سے جزاء خیر عطافر مائے گ بیہ اکابر علاء اور فقہاء اس مند کی روایت کرتے تھے اور اس کی سند بیان کرتے بتھے، علامہ این جوزی اور ان کے متبعین جنبلی ہیں، شیخ یوسف جن کا بھی ذکر ا۔ '' جامع المسانيد ''امام الخطم الد حذيفہ رضى الله تعالى عنه كى پندر و منتجوں كا مجموعة احاديث ب اس كے مرتب امام علامه محمد بن محمود بن محمد بن حسن ، امام الد المحويد خوار ذمي خطيب بي ، سن ١٩٣٠ هه مي پيدا ہوئے،امام تجم الدین طاہرین محمد خصی ہے علم فقد حاصل کیااور خوارزم میں علم حدیث حاصل کیا، جج کے لئے جاتے ہوئے بغداد شریف کئے ، پھر جج کیااور حرمین شریفین میں مقیم رہے ، مصر کے راہے داپس ہوئے اور دمشق میں قیام کے دوران درس حدیث دیا، پھر بغد او طلے گئے اور درس و تدریس میں مصر دف رب، يهال تك كه من ٥ ٢٦ ه من دار فاني ي رحلت فرما يح ، رحمه الله تعالى ديمي "جوابر المعية في طبقات الحصية ''ازامام علامه محدث الدمحمه عبدالقاد رالقرشي رحمه الله تعالى (طبق حبيه رآباد، دكن )ج ۲۰ ص ۳۳ ا---- الحمد للله إجامع المسانيد کے متولف کا تذکر دہيان کر بے راقم کو حضرت شيخ محقق شاد عبد الحق محدث دبلوی رحمہ اللہ تعالی کی دعاجا مس کرنے کاشرف حاصل ہوا۔ ۱۲ شرف قادری

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

۲۸+

ہواہے، انہوں نے ایک کتاب لکھی اور اس کانام: اَلسَّهمُ المُصِيبُ فِي الرَّدِّ عَلَى الخَطِيبِ (خطیب پررد کے سلسلے میں نشانے پر ہیٹھنے والاتیر) شام کے ایک سلطان عیسیٰ بن الملک العادل ابن بحر بن ایوب نے خطیب پر رد کے سلسلے میں ایک موزدل کتاب لکھی، کہ این جوزی فقہ، حدیث، فقص داخبار (تاریخ) کے بڑے عالم اور کثیر النالیفات مصنف بتھے، کاش انہوں نے مشائخ صوفیہ قد س الله تعالى اسر اربم پر انكار اور ردنه كيا ہوتا، ہم نے علامہ اين جو ذي كے حالات ابن کتاب اساء الرجال میں بیان کئے ہیں ،اس رسالے کی پہلی قشم، قسم تصوف میں بھی ان کاذکر کیا جا چکاہے ، یوں معلوم ہوتا ہے کہ امام ابو حذیفہ کے حالات پر اگاہی کے سبب ان کے مذہب کی طرف مائل تھے، بید وجہ بھی ہو سکتی ہے کہ امام اعظم کا مذہب اکثر طور پر امام احمد بن تطلب کے مذہب کے موافق ہے ، پندر ہویں مند میں ہے کہ اکثر طور پر ہمیں خبر دی طریقت کے پیٹن المشائخ ادر اصحاب حقیقت کے امام نجم الدین ابو البحاب احمد بن عمر الخوارذمی ، ی مجم الدین البحر<sup>،</sup> می کے مرید نے ، پھر مند کو فقہ اور حدیث کے طریقے پر کتب اور ایواب پر مرتب کیا، اور اس میں وہ

حدیثیں بیان کیں جو امام ابد حنیفہ نے محابۂ کرام سے سنیں ، جن کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ امام اعظم نے صحابۂ کرام اور تابعین سے سنیں، اس پر کماب کھل ہو گئی۔ اسلمام علامه محمد بن يوسف صالحي ، مؤلف سيرة شاميه في يان كياكه سلطان عيني بن سلطان ايو بحرين ايوب كردى نے ايک تماب لکمى جس كانام يہ ألسبَھ م المُصيَّب کى الود على الخطيب (خطيب کے دو پس نشانے پر بیٹھنے دالا تیر )ای طرح حافظ الد الفرج این جوزی کے پوتے او المطفر یوسف بن قز علی نے اپنی تعنيف " الانتصار لإمام المة الامصار " من خليب ير ردكاب ---- ديك " عود الجران " ص ۳۰۳ - ۱۲ شرف قادري

 $\mathcal{L}_{\mathcal{L}}$ 

وصل(۸)

امام اعظم کی وفات سے متعلق بعض امور کا بیان اما م اعظم کے انفرادی فضائل میں بیہ فضیلت ہیان کی گئی ہے کہ انہوں نے حیثیت مظلوم دفات پائی یا قید کی حالت میں انہیں زہر دی گئی، عُبید بن اسلم عیل سے روایت ہے کہ (خلیفہ وقت) منصور نے امام ابد حنیفہ ، سفیان توری اور شریک تن عبراللہ کواپنے پاس طلب کیا، جب بیہ حضرات اس کے پاس پنچے تو منصور نے کہا کہ میں تمہیں صرف بھلائی کی دعوت دیتا ہوں ، اس سے پہلے اس نے تین فرمان لکھے <u>بو ئے تھ</u>-ی ۔۔۔۔۔ ایک سفیان کو کہا کہ بیہ تمہارے لئے فرمان ہے تمہیں بصر ہ کا قاضی مقرر کیا گیا ہے ، بیہ لے لوادر بھر ہ چلے جاؤ، ج<sup>ر</sup> شریک کو کها که تنہیں کو فیہ کا قامنی (جج) بتایا گیا ہے ، بیہ فرمان ے یواد کر فیہ <sup>پن</sup>ی ک جاؤ، ام او حذیفہ کو کہا کہ تمہیں میں نے اپنے شہر (بغداد) کا قامنی (<sup>ج</sup>ز) مقرر کیا ہے ،

میہ فرمان لے لوادر اپنامنصب سنبھال لو، پھر اپنے دربان کو تحکم دیا : ان کے ساتھ کسی کو بھیج دو، جوانکار کرے اسے سو کوڑے اگاؤ-شریک نے اپنے نام کا فرمان لیااور چلے گئے ،سفیان نے فرمان کے لیااور اسے اپنے ٹھکانے پر چھوڑ کر یمن کی طرف راہِ فرار اختیار کی ، امام ایو حذیفہ نے فرمان قبول کرنے سے انکار کر دیا، انہیں سو کوڑے لگائے گئے اور قید کر دیا گیا، قید ہی میں آپ کی وفات ہوئی کہ ، بعض حضرات نے بیان کیا کہ امام اعظم نے اپنے آپ کو قضا کی حجائے قلعۂ بغداد کی تغمیر کے لئے لا**ئی جانے دالی اینوں** کی تنتی کی ذمہ داری کے لئے جامع المسانيدج اص ۸ ۳ - ۲ ۳ ا - محمدین محمودالخوارزمی :

Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

717

پیش کردیا<sup>ل</sup> ، علاءاس بات پر متفق میں کہ امام اند حنیفہ کو مصب قضا قبول نہ کرنے پر مارا گیا، آپ نے پھر بھی بیہ منصب قبول نہ کیا<sup>ت</sup> اور جیل ہی میں آپ کا انقال ہوا، البتہ اس میں اختلاف ہے کہ قید میں مارنے سے آپ کی دفات ہوئی یاآپ کو زہر پلائی گنی ؟ بعض نے پچھ اور چیز دل کا بھی ذکر کیاہے ، حقیقت ِ حال کو اللہ تعالیٰ بی بہتر جامتا ہے -اس طرح صاحب مند نے بیان کیا-یہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ جعفر دانقی نے آپ کے سامنے مصب قضابیش کیا، جسے قبول کرنے سے آپ نے انکار کر دیا، جعفر نے کہا کہ اگرتم بیہ منصب قبول نہیں کرتے توبیہ مشروب (زہر کا پیالہ) پی لو، آپ نے دہ مشردب ( بحالت مجبوری) یی لیا، کیکن منصب قضا قبول نه کیا-ا - حضرت ملاعل قاری فرماتے ہیں کہ این تمیر ہ نے امام او حذیفہ کو کوفہ کا قاضی بتانا چاہا توآپ نے انکار کردیا اور فرمایا : اللہ کی قشم اگر بھے قتل بھی کردے تو میں یہ منصب تبول نہیں کردں گا، آپ کو کہا گیا کہ دو محل تعمیر کرناچا ہتاہے، آپ اینوں کی گنتی قبول کر لیں، امام اعظم نے فرمایا : کہ اگروہ مجھے کے کہ میں اس کے لے مسجد کے دردازے بنی کن دوں تو میں شیں کنوں کا، دیکھتے ذیل الجواہر المصیہ ج م ۵۰۵-۲ اشرف تادري ۲-۱۱ مام علامه مجمد بن يوسف صالحي رحمه الله تعالى فرمات مي كمد خليفه او جعفر منصور في ام الد حذيفه كوكوفه

۲۰۰۰ مام علامہ حمدین یو سف صای رحمہ اللہ تعالی قرمائے میں کہ حلیفہ ابو ہم سفور نے دام ابو طیفہ کو کو ہ سے بغد اد بلایا ہی اس کے تفاکہ انہیں شہید کر دے ، اس کی دجہ یہ تقی کہ حضر ت ایر اہیم می عبد اللہ من حسن من حسن من علی من ابی طالب رضی اللہ تعالی عنم نے ہم رہ میں ابو جعفر کے خلاف خردن کیا تواس پر شدید خوف طاری ہو گیا ادر اس کا صبر د قرار ر خصت ہو گیا ، امام ابو طنیفہ کے پکو د شنوں نے ابو جعفر منصور کو بادر کر ایا کہ امام ابو طنیفہ ، ایر اہیم کی مدد کر رہے ہیں ادر انہوں نے انہیں بہت سامال دیا ہے ، امام ابو طنیفہ لو کوں میں بہت معزز تصاور ان کی بات سی جاتی متی ، ان کی ہی مال تجادت کی محمد مندول ان تقی ، ابو طنیفہ لو کوں میں بہت معزز تصاور ان کی بات سی جاتی تقی ، ان کے پاس مال تجادت کی محمل فراد انی تقی ، ابو جعفر کو سید ایر اہیم کی طرف ان کی میان سے خوف محسوس ہوا، چنانچہ اس خام ابو طنیفہ کو کو فہ سے بغد اد طلب کیا، بلاد جد انہیں تم کر کر نے کی جرات تونہ کر سکا، البنة انہیں تا مام ابو طنیفہ کو کو فہ سے ، اور ہند اور ان تقالہ ماہ و طنیفہ ، اور ان کی بات سی جاتی تقی ، ان کے پاس مال تجادت کی محمل در ای کہ اور ان کی بات مند در این میں بہت معزز تصاور ان کی بات میں جو ان تعنی ، ان کے پار مال تجادت کی محمل دان کی ماہو مزید داد طلب کیا، بلاد جد انہیں تم کر کر نے کی جرات تونہ کر سکا، البنة انہیں قاضی طند کی چیکش کی ، کیو تکہ دہ جعفر کو سید ایر ایم ابو طنیفہ میں مند میں کر میں می محمل میں قاضی طند کی چیکش کی ، کیو تکہ دہ مردیا ، امام ابو طنیفہ میہ منصب قبول نہیں کر میں میں میں میں محمل علی محمل میں میں شریل

سر کار دوعالم علیظیم نے این ہیر ہ کوخواب میں تنبیہ فرمائی قامنی او عبداللہ صمر ی نے بیان کیا کہ مردان تن محمد اُموی کے دور میں این ہمیر ہ نے امام ابو حذیفہ کو کوفہ کا قاضی مقرر کرنا چاہا، آپ نے انکار کر دیااور یہ منصب مستر د کر دیا،این ہیر ہ نے قشم کھائی کہ اگر انہوں نے مصب قضا قبول نہ کیا توہم ان کے سر پر کوڑے ماریں گے ، امام ابد حنیفہ سے اس سلسلے میں بات کی گئی تو انہوں نے فرمایا : ·"میرے نزدیک اس کا مجھے دنیامیں مار نا (آخرت میں )لوہے کے گر زوں کی بہ نسبت آسان ہے ، اللہ کی قشم ! میں بیہ منصب قبول نہیں کروں گااگر چہ بچھے قتل کردے''۔ ، ان کی بدبات ابن ہمبر ہ کو پینچی تواس نے کہاان کی تقدیر ہی بد ہے کہ ان کی آرزوان کے مقصد کا سامنا کرے (لیعنی آگردہ زندہ رہنا شیں چاہتے تو یو نہی سہی ۱۲ قادری) چنانچه امام ابد حنیفه کوبلایااور بر اه راست آن سے گفتگو کی اور قشم کھا کر کہا کہ اگر انہوں نے مصب قضا قبول نہ کیا تو ہم ان کے سر پر آئتے کوڑے ماریں گے کہ دہ فوت ہوجائیں،امام نے اسے کہا کہ مرنا توایک دفعہ ہی ہے (کو نساباربار مرنا ہے ؟ کیچنی تم ایک د فعہ ہی مار سکتے ہو ، ایک د فعہ سے زیادہ موت سے ہمکنار کرنا تمہار ہے بس میں نہیں ہے تا قادری)اس نے تحکم دیا تو امام اعظم کے سریر میں کوڑے مارے گئے ، امام اعظم نے فرمایا : "اللہ تعالٰی کی بارگاہ میں کھڑے ہونے کا تصور کر، میں جو تیرے سامنے کر اہوں،اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں تیر اقیام اس سے زیادہ ذلت آمیز ہوگا، بجے د همکی نه دسے کيونکه ميں کتا ہوں کا آله إلا الله ، الله تعالى مير ا

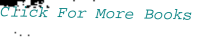
ick For More Books

بارے میں تجھ سے پو چھے گااور تیر اوہ ی جواب قبول کرے گاجو حق ہو گا" ائن تہیر ہ نے جلاد کو اشارے سے روک دیا ، صبح ہوئی تو ضرب شدید کی بنا پر امام ایو حنیفہ کا چرہ اور سر سوجا ہوا تھا ، این ہیر ہ نے کہا کہ بچھے خواب میں رسول اللہ مناہتو کی زیارت ہوئی، آپ نے فرمایا : '' کیا تواللہ تعالیٰ سے نہیں ڈرتا ؟ تو ہماری امت کے ایک شخص کو بغیر سمى جرم كے مار تااورات د حملى ديتاہے" چنانچہ اس نے امام کورہا کر دیااور ان سے معافی مانگی ک پھر منصور عباس کے دورِ حکومت میں امام اعظم امتحان سے دوچار ہوئے انہیں اسی وقت قید کیا ، اور مار اگیا ، چنانچہ امام قید ہی میں سجدے کی حالت میں انقال کر گئے، بیہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ جب امام اعظم نے مصب قضا کے قبول کرنے سے انکار کیا تو منصور نے ستو منگوانے اور انہیں کہا ہو،امام نے انکار کیا تو اس نے کہا شمہیں پینے پڑیں گے اور پینے پر مجبور کمیل، آپ نے پی لئے ، پھر جلد ہی اٹھ کھڑے ہوئے، منصور نے پوچھا کہال جارب ہو ؟ فرگان اس محبوب کے پاس جس کے پاس تونے بچھے بھجاہے، یعنی موت کے پاس، کیونکہ آپ نے محسوس کر لیا کہ آپ کو زہر

دی گئی ہے ، چنانچہ ای زہر کے اثر سے جیل میں حالت سجدہ میں جام شمادت نوش کیا مردی ہے کہ منصور نے امام ابد حنیفہ کو قاضی بنانے کی پیشکش کی ،آپ نے فرمایا : میں اس کے لائق نہیں ہوں ، یو چھا کیوں ؟ توآپ نے فرمایا : اگر میں سچا ہوں توداقتی قاضی بننے کے لائق نہیں ہوں،اور اگر جھوٹا ہوں تو جھوٹاآد می قاضی بنے ی کے او تی شیس ہے ، یہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ امام ایو حنیفہ کو تکم دیا گیا کہ مصب قضا قبول کرلیں، آپ نے انکار کیا توآپ کو نوے کوڑے مارے کئے، جب انہوں نے اپنے ا<sup>ر م</sup>حرین یوسف مسالحی ،لام : محتودالجمان من ١٣- ٣١٢

ز خمول کود یکھا تواپینے شاگر دول سے مشورہ کیا، امام ایو یوسف نے مشورہ دیا کہ آپ و ہ یہ منصب قبول کر لیناچاہے ،اگرآپ قاضی (بچ )ین جائیں تولو گوں کو فائدہ پہنچائیں مے ، امام او حنیفہ نے فرمایا کہ اگر بھی حکم دیا جائے کہ سمندر کو خشک زمین میں تبريل كردوں تو قاضی بنے کی نسبت میں اپنے آپ کواس پر زيادہ فتررت دالاپاؤں گا ، ادر میر اگمان ہے کہ تم قاضی ہو گے (چنانچہ ہعد میں ایسا ہی ہوا ۱۳ قادری) پھر آپ نے سر جھکالیاادر شاگر دوں کی طرف سر اٹھا کر نہیں دیکھا۔ ایک روایت میں ہے کہ امام ابد حنیفہ کو تین مرتبہ منصب قضا پیش کیا گیا، آپ نے ہر دفعہ انکار کر دیا،اور ہر دفعہ آپ کو تنہیں کوڑے مارے گئے ، تیسر ی مرتبہ آپ نے فرمایا کہ میں اپنے شاگردوں سے مشورہ کروں گا ، چنانچہ آپ نے اپنے شاگر دوں (امام ایو یوسف ادر امام محمر) سے مشورہ کیا، ان دونوں نے تائید کی ، لیکن آپ نے ان کا مشورہ پیند شیس فرمایا، اور انگار کر دیا، یہاں تک کہ آپ کو قید وہند میں ڈال دیا محميا، آب ف امام ابو يوسف كو فرمايا : " تم اس وقت تک دنیا سے رخصت نہیں ہو کچے جب تک حکومت اور قضامیں مبتلا نہیں ہو گے ،اسی طرح امام محمد بن الحسن کو فرمایا-"

چنانچہ امام ابد یوسف ، ہارون الرشید کے قاضی القصناة (چیف جسٹس) بمائے گئے ،اور امام محمد كوفه في دالى بنائ مح -محدث لن تجربن كوامام ايد حنيفه كي دفات كي اطلاع ملي توانهوں نے كها : إِنَّا لِلْهِ وَإِنَّا إِلَيهِ رَاجعُونَ اور صدح كااظماركيا، يه بعن فرمايا : "كتنابز اعلم جلاكيا"؟ المام الديوسف انهيس ياد كركر دوياكرت متصح، اوركت متصحاب الدحنيفه آآب سيم وزر كابدل تص مباقى ريخ دالول مي كونى آب كابدل شي ب-



r A y

امام <sup>اعظ</sup>م کی و فات *حسر*ت آیات امام ابد حنیفہ کی دفات ستر سال کی عمر سن ۵۰ اے میں ہوئی ، بعض نے کہا رجب میں بھن نے کہا شعبان میں ، ایک قول کے مطابق نصف شوال میں وفات ہوئی ایک بیٹے حماد کے علاوہ کوئی اولاد شیس چھوڑی، بغداد کے قاضی حسن بن عمارہ نے انہیں عسل دیا، عبد اللہ بن واقد ہروی نے **یانی ڈ**الا، نماز جنازہ میں لو کوں کی کثیر تعداد نے شرکت کی، کہا گیاہے کہ پچاس ہزار افراد نے شرکت کی،ایک قول یہ ہے کہ اس سے بھی زیادہ تعداد تھی، چھ دفعہ نماز جنازہ پڑھی گئی، بعض حضر ات نے کہا کہ لوگ میں دن تک آپ کی قبر پر نماز جنازہ پڑ ھتے رہے ، آپ نے د صیت کی تھی کہ بچھے خیزران کے قبر ستان کی مشرقی جانب دفن کیا جائے ، کیونکہ یہ یا کیزہ زمین تھی ، نہ تو غصب کی ہوئی تھی اور نہ ہی صدقتہ کی زمین تھی-امام اعظم قول کے سیچ اور مقبول د عاد الے تھے، ان کی تد فین کے بعد تین را تیں بہ آداز سی گنی : ذَهَبَ المقصودُ فَلَا فِقهَ لَكُم وَاتَّقُو ا اللهُ وَ كُونُو ا خُلَفًاءَ

" مقصود چلاحما، اب تمهار ، لئے فقد نہیں ہے ، اللہ تعالی ، وروادر خلیع ہو" امام شاقعي كالمام اعظم كووسيله بهانا امحاب جاجات آپ کی قبر انور کی زیارت کرتے بتھے اور اپنی جاجوں کے پور ا ہونے کے لئے آپ کے دسیلے سے دعائیں مانکتے بتھے، امام شافعی سے مرد ک ہے کہ میں امام او حذیفہ کے ذریعے سے رکت حاصل کرتا ہوں اور ان کے مزار پر حاضر ی ويتاہوں، جب بچھے کوئی حاجت پیش آتی ہے تو میں دور کھت نمازاد اگر تاہوں اور ان کی قبر کے پاس آکر اللہ تعالیٰ سے دعاکر تاہوں تو میر ی حاجت جلد یوری کردی جاتی ہے،

More Books https://ataunnabicblogspot.com/

یہ بھی ان سے منقول ہے کہ انہوں نے امام اعظم کے مزار کے پاس منج کی نماز پڑھی تو (اپنے نہ ہب کے بر خلاف) دعائے قنوت نہیں پڑھی ،ان سے پو چھا گیا کہ آپ نے ایسا کیوں کیا؟ توانہوں نے فرمایا : اس قبر دالے کے ادب کے پیش نظر ایسا کیا ہے ایک روایت میں بید اضافہ ہے کہ انہوں نے بسم اللہ شریف او چی آواز سے نہیں پڑھی لہ ہو سکتا ہے کہ اس دفت ان کی نظر ان دلائل کی طرف چلی گئی ہو جو دوسر ی جانب پر دلالت کرتے تھے ،ادر مسئلہ بھی قطعی نہیں تھابا بحہ قیاسی تھا، جیسے کہ مسائل فقہیہ کی ثال ہے-امام اعظم کی میت پرآیاتِ بعمارت سماک سے منقول ہے عنسل دیتے وقت جب میں نے امام ابو حذیفہ کو دیکھا تومیں نے ان کی پیشانی پر ایک سطر لکھی ہوئی دیکھی يٰااَيَّتُهَا النَّفسُ المُطمَئِنَةُ ارجعي الي رَبَّكِ رَاضِيَةً مَّرضِيَّة (٢٨/٨٩) ا۔ اطمینان دالی جان توابیخ رب کی طرف لوٹ ، تواس ۔ راضی دہ تجھ ۔ راضی ان کے دائیں ہاتھ پر ایک سطر لکھی ہوئی دیکھی أدخُلُواالجَنَّةَ بِمَا كُنتُم تَعمَلُونَ (١١/ ٣٢)

المعجمة بن يوسف مسالحي ، لمام : المعجمة من يوسف مسالحي ، لمام :

## ۲۸۸

ب متك الله كياس بى عظيم اجرب "-جب الميس جاريا في لنايا توبا تف زادازوى : يَاقَائِمَ اللَّيلِ طَوِيلَ القِيام - يَا صَائِمَ النَّهَارِ حَطِيرَ الصِيّام ابَاح لَكَ مَا تَسْرَبُ مِن - جَنَّةِ المحلدِ وَ دَارِ السَّلَام O---- اے رات كوطويل قيام كر ذواك ! اے دن كوقت كرت سے روزے ركھنےوال ! O---- تممارے لئے مبار كرديا ہے تم جنت الخلداور دار السلام سے جوچا ہو يو ! امام اعظم كى كرامتوں اور فراستوں كے سلسلے ميں بهت ى اشياء ميان كى جاتى بي جوان كے فضل و كمال پرد لالت كرتى بي جاتى بي ديان من الى رجاء سے مروى ہے كہ ميں نے امام تحمد من حس كو خواب ميں ديكھا ميں نے لوچ چھا كہ اللہ تعالى نے آپ كر ما تو لي ؟ بي حشن ديااور فرمايا : آگر مير الرادہ تميس عذاب ديے كا ہو تا تو يہ علم تمارے سينے

میں نہ رکھنا ، میں نے یو چھا کہ امام ابو یو سف کمان میں انہوں نے فرمایا :"میرے اور ان کے در میان زمین دآسان کا فاصلہ ہے" میں نے یو چھا کہ "امام ابو حنیفہ کماں

بی "؟ انہوں نے فرمایا : "دور بہت دور ، اعلیٰ علین میں ہیں ، اللہ تعالیٰ ان سے ، ان کے شاگر دوں اور متبعین سب سے راضی ہو۔'' وصل(9) ائمئه ثلايثر سك مناقب یہ امام اعظم کے مناقب سے جو ملط تح ریم اے، ائمنہ ثلاثہ کے فضائل بھی بخر ت ہیں، دہ سب ہدایت کے میتار سے، اسحاب علم اور ارباب ورع و تقویٰ ہے،

دین کے راستوں پر چلنے میں بھر پور کو شش کرنے دالے ، حق کے طلب کرنے میں اپی جدد جہد صرف کرنے دالے ، امن دالے اور محفوظ بتھے ، مخلوق میں اللہ تعالیٰ کے امین شیسے، اگر چہ ان کے درجات اور مراتب **میں فرق تھا**، اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہو اور مسلمانوں کی طرف سے انہیں جزائے خیر عطا فرمائے ، جب امام اعظم کے مناقب میں گفتگو چل نگلی، کام طویل ہو گیا اور مقصد (اخصار) ددر ہو گیا اس رسالے میں محض ائمئہ کرام کا ذکر مقصد بھی نہ تھا ،البتہ امام اجل داکر م امام احمد بن <sup>حن</sup>بل کے مناقب کے بیان کرنے سے ایک صحیح غرض متعلق ہے اور دہ بیر کہ سید تاد شيخاد موامانا قطب رباني، غوث صداني شيخ محيي الدين ايو محمد عبد القادر حسني جيلاني قدس الله سره العزيز ان ك مدجب يرتق ، اس ك جم فان ك كم ففائل بر کت حاصل کرنے، امانت کا حق اد اکرنے، اور محفوظ کرنے کے لئے بیان کئے ہیں، کیونکہ محبوب کا محبوب بھی محبوب ہوتا ہے ،اور محبوب کی رضا ہمیں اور حق کے تمام طلبگاروں کواس چیز کی اجازت دیتی ہے جو مطلوب اور مرغوب ہے ،اسلئے ہم کہتے ہیں وصل(۱۰) امام احمد بن حنبل کے حالات و من**اقب** 

وه امام مقتدى الدعبد الله احمد بن تعنبل بن ملال بن اسد شيباني بغدادى جی ان کا نسب رہیمہ بن نزار بن معد بن عدمان سے ہوتا ہوا حضرت اسمعیل بن ابراہیم علیهماالسلام تک پنچتاہے، امام احمد کاقد لمباادر رنگ گر اگند م گوں تھا، ماہ رہے الاول بن ۲۴ اہ میں پیدا ہوئے ،اور (بغد اد شریف) میں بن ۲۴ اہ میں جمعہ کے دن صبح کے دفت فوت ہوئے، عصر کے بعد انہیں سپر دلحد کیا گیا،اس دفت ان کی عمر > > سال تھی، دہ فقہ، حدیث، زہدو تقویٰ، عبادت اور علم د معرفت کے امام سے،

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

29+

ان ہی کے ذریعے صحیح اور ضعیف حدیث ، مجروح اور ثقتہ رادیوں کی پیچان ہوئی ، ان کے فضائل و مناقب کثیر جیں، اسلام میں ان کے آثار مشہور جیں اور دین میں ان کے مقامات کتابوں میں بیان کئے گئے ہیں - بغد او میں نشود نمایائی ، علم حاصل کیااور دہاں کے مشارکتے سے حدیث سی، جب اس ملائے کے مشارکتے سے حدیث سنے سے فارغ ہو یستخ تو کوفه ، بصره ، مکه مکرمه ، مدینه منوره ، یمن ، شام اور جزیره کا سفر کیا ، انمئه عصر ادراینے زمانے کے اکابر سے حدیث سی ، حدیث میں آپ کے اساتذہ میں جسام محمد بن اور کیس شاقعی ، 🖓 سفیان تن عبینه ، 🖓 عبدالرزاق بن تمام المهدی اور الميحيى بن سعيد القطان بي ان کے شاگردوں میں ان کے دو صاحبزاد نے امام صالح اور عبداللہ جیں، ان کے علاده امام محمد بن التلغيل بخارى ، مسلم بن الحجاج القشيري بيه قشير بن كعب نيبتا یوری کی طرف نسبت ہے امام ایو زعہ ، امام ایو حاتم ، امام ایو داور سجستانی اور کثیر مخلوق ے ، ان کا مذکرہ شہر ہُ آفاق ہوا ، آن کی مدح و ستالیش کا ڈنکا شہر شہر بچا ، دہ ان انمہ مجتمدین میں سے میں جن کے قول اور فتور کر بہت سے ملوں میں اعتماد کیا گیا ہے ، ان کے بہت سے اساتذہ نے ان کی تعریف کی ،

امام اسحاق بن را ہو بیے فرمایا : احمد بن حنبل الله تعالى كى زيين ميں الله تعالى اور اس كے بيدوں كے در ميان جحت بيں الم شافع فرمایا: جب میں بغداد سے لکلا تو میں نے دہاں کوئی ایسا شخص نہیں چھوڑاجو درع د تقویٰ اور فقہ وعمل میں احمر بن حنبل سے زیادہ ہو، قاضی عیاض نے " باب اتباع السنة میں بیان کیا کہ امام احمد بن تعنبل سے منقول ہے کہ میں ایک دن ایک جماعت کے ساتھ تھا،انہوں نے کپڑے اتارے اور پانی میں داخل ہو گئے ، میں نے اس حدیث 

يرعمل كيا : مَن كَانَ يُومِنُ بِاللَّهِ وَاليَومِ الآخِرِ فَلَا يَدخُلِ الحَمَامَ إِلَّا بِمِئزَر-" ''جو شخص اللہ تعالیٰ ادر قیامت کے دن پر ایمان رکھتا ہے وہ تہبند کے بغیر حمام میں داخل نہ ہو"، چنانچہ میں نے کپڑے نہیں اتارے ،اس رات میں نے ایک شخص کو دیکھا جو كمه ربانقا : "احمر اجتمہیں بھارت ہو، کیونکہ سنت پر عمل کرنے کی بر کت سے اللہ تعالی نے تمہیں بخش دیاہے ، اور تمہیں امام مقتد اہنادیا ہے " " میں نے پوچھا" آپ کون ہیں"؟ فرمایا : میں جبر اکیل ہوں۔لہ امام احمد بن سعید فرماتے ہیں کہ میں نے امام ابو عبداللہ احمد بن حنبل سے زیادہ رسول اللہ علیظہ کی حدیث کا حافظ ، فقہ اور اس کے معانی کا عالم شیں دیکھا ، الم حضرت سعيد بن القطان فرمايا المير المي احمر بن حنبل أيها كوئي شخص *شیں آ*یا∽ الم الم وربع فرمات بي احمد بن حنبل ايباكوئي شخص كوفة مي نهيس آيا-حلجل مأثر ومنقرا بركي اخرين والغرير بالغرير بكرتني

این قتبیہ فرماتے ہیں اگرامام احمد بن حنبل نہ ہوتے تولوگ دین کےبارے میں گفتگو ہی نہ کرتے ، بیہ بھی فرمایا کہ وہ دین کے امام تھے۔ الم تصیر بن علی حمصی فرماتے ہیں احمد بن حنبل اپنے زمانے کے تمام لوگوں سے افضل میں۔ الملال بن العلاء سر من الله الله تعالى في الم احمد ك ذريع لو كول پر احسان فرمایا، وہ امتحان میں ثابت قد مرب ، اگر وہ نہ ہوتے تولوگ کا فر ہو جاتے۔ الم كر كمى كابيان ب كه ميں في امام الد عاصم كو فرمات موت ساكه بغداد ميں صرف وہی شخص ہے لیعنی امام احمد بن حنبل -المجرِ ابن راہویہ فرماتے ہیں کہ میں نے امام پیچیںٰ بن آدم کو فرماتے ہوئے سنا کہ احمہ من حنبل ہمارے امام ہیں۔ المحصرت حسن بن رہیج فرمائتے ہیں کہ میں وضع قطع، طرز زندگی اور شکل و صورت میں المام احمد کو صرف عبد اللہ من المبارک سے تشبیہ دیتا ہوں-😤 این راہویہ فرماتے ہیں کہ کیا میں اس تخفن کی تعریف نہ کروں جس نے دین

الم ان المدين فرمات بي جار مثاكر دول مي احد من حقبل مي وافظ الحديث كوئي شيں ہے-ج میونی کا بیان ہے کہ امام احمد کے اہتلا کے بعد امام این المدینی نے بھر ہ میں قرمایا : تاریخ اسلام میں امام احمد کی طرح کمی نے ثابت قدمی کا مظاہرہ نہیں کیا، مجھے ان کی اس بات پر تعجب ہوا کہ حضرت او بحر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ <sup>'</sup>مختلف قبائل کے مرتد ہونے کے موقع پر بے مثل استقامت کا مظاہرہ کر چکے ہیں، ای

اسلام کے لئے جان کی بازی لگادی-



نے کہا بیا<sup>ت سخص</sup> (امام احمہ ) کا قول ہے جس سے زیادہ سچاروئے زمین کے مشرق میں ہے اور نہ مغرب میں -🖓 امام ایو داؤر سجستانی (صاحب سنن ابلی داؤد) فرماتے ہیں کہ میں نے دو سواکابر مشارِ خمریث سے ملاقات کی ، کمین میں نے امام احمد بن حنبل جیسا کوئی شیں دیکھا، ہ بھی فرمایا کہ امام احمد کی مجلس، آخرت کی مجلس ہے، ان کی مجلس میں تبھی دنیا کا تذکرہ شيں ہو تا تھا-

ا ۲۰ یه ام این المدین کامبالذب ۱۰ رند تاریخ اسلام می معفرت عمر فاروق مینان عنی منال منی مرتغلی ، حضرت بلال الام عبد الله بن از رسی الله تعالی عنم الام او حذیفه ولام مالک اورامام شافعی این مند بند الاب استفامت گزرے ہیں رسی الله تعالی عنم ۱۲ شرف قادری



اللہ حضرت بشر حافی ،ان کے ہم عصر بتھے، کوئی فخص امام احمد کے پاس اگر اللہ تعالیٰ کی محبت ، اسر ار اور کیفیات باطنیہ کے پارے میں سوال کرتا تواہے حضرت بھر حافی کے پاس بھیج دیتے ،انہوں نے فقراختیار کیا اور اس پر ستر سال صبر کیا،نہ تو کسی سے سوال کیا، اور نہ ہی کسی سے صدقہ اور ہدیہ قبول کیا، زہد، ورع اور تقویٰ کے سلسلے میں امام احمر کے صبر، توکل ادر پاکدامنی کے حیرت انگیر واقعات ہیں، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ ان امور میں بلند در بے اور عالی شان مرتبے پر فائز تھے ، ان کے مقلدین کو حنابلہ کہاجاتا ہے، حنابلہ میں کثیر تعداد میں بڑے بڑے لوگ ،ائمہ فقہاء

اور علاء ہوئے ہیں، بغداد کے امام احمد ان کے مدہب پر شے، امام احمد بن حنبل کا مذہب برداد سبع ہے، اس میں بخر ت علماءادر فقہاء ہوئے ہیں-ہ مذہب حنفی کی طرح امام احمد کے شاگر دوں میں اور ان کے بعد صدر شہید ادر سمس الائمہ کے القاب سے ملقب مجتمد ین فی المذہب ہوئے ہیں -انمئہ حنابلہ کی جامع صغیر ، جامع نمیر اور مبسوط وغیرہ تصانیف ہیں ، ان کے بال مختلف ر دایات اور اقوال بھی ہیں جن کی بنیاد احادیث ، اخبار اور آثار پر ہے ، اس امام اجل کا مذہب، امام شافعی کے مذہب کی نسبت احادیث سے زیادہ ثابت ہے اور امام ابو حنیفہ کے مذہب کے موافق ہے۔ سيدناغوث اعظم كاتذكره امام احمد بن حنبل کی عظمت و جلالت جاننے کیلئے یہ کافی ہے کہ قطب الاولياء، غوث الثقلين سينخ محيي الدين الله محمد عبدالقادر جيلاني، صاحب فضائل و مناقب ان کے مد مب پر ہیں -سید ناغوت اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ سن ۸۸ جا میں اس علاقے سے بغد اد تشریف لائے جسے جیلان اور گیلان کہاجاتا ہے۔اس وقت آپ کی عمر شریف اٹھارہ سال تقمی،آپ کی دلادت سن چار سو ساٹھ یا اکسٹھ (۲۱-۲۰ ۳۰ ھ) میں ادر دفات س یا پچ سوستر یا اکہتر (ا۷-۷۰ ۵۵) میں ہوئی ،آپ نے بڑی محنت سے علوم کے اصول ادر فردع کی تخصیل شر دع کی ،ایسے اساتذہ کی خدمت میں حاضر ہوئے جوابیخ وقت کے امام، ہدایت کے مینار اور ملت اسلامیہ کے تامور علماء شے، ابتداء قرآن یاک پڑھناشر دع کیا، یہاں تک کہ اے اچھی طرح محفوظ کیا، سر اادر جمرا قراءت حاصل کی، قرآن پاک کے مطالب شمجھے، فقہ کے اصول د فروع پڑھے، اختلاف مذاہب کا

494

مطالعہ کیا، اکابرین محد ثنین کی ایک جماعت سے حدیث شریف سی، اس کے علادہ اس دفت کے مرقزج تمام علوم حاصل کئے اور علوم و معارف میں مسلم الثبوت مقام حاصل کیا، یہاں تک کہ تمام علوم خلاہر ہوباطنہ میں سب پر فوقیت لے گئے ،اس وقت جو مدرسه (مدرسه قادریه )آپ کی طرف منسوب ہے اُس میں تدریس، فتوی اور وعظ کی مند پر جلوہ گر ہوئے ، علماء ، فقہاءادر ادلیاء کرام کی بڑی جماعت آپ کے گرد جمع ہو گئی،جوآب کے کلام اور صحبت سے مستنفید ہوتی تھی-اطراف عالم سے علم کے پیاسے باب العراق (بغداد شریف) آپ ک خدمت میں حاضر ہوتے ، جو نکہ آپ جامع العلوم بتھے اس لئے آپ کی خدمت میں حاضر ہونے دالے طلبہ کو کسی دوسرے عالم کے پاس جانے کی حاجت نہیں رہتی تھی، آپ کے پاس صبح دشام تفسیر، جدیث، فقبہ حنبلی، اختلاف فقہاء، اصول د فردع ادر نحو وغیرہ علوم پڑھے جاتے تھے، ظہر کے بعد اپنی قراءات اور روایات کے ساتھ قرآن پاک پڑھتے تھے، آپ ولایت کرای اور تظلیب عظمیٰ کے مقام پر فائز ہوئے، عراق میں مریدین کے آخری مرجع دسادی آپ ہی شکے ، کلم وعمل اور روحانیت کی سر در کی ک انتناءآب ہی کی ذات کریم پر تھی، یہاں تک کہ آپ محیر العقول مقام رقیع تک پینچ-

امام یافعی فرماتے ہیں کہ آپ کی کرامات حد تواتر کو کپنچی ہوئی ہیں اور بالاتفاق معلوم ہیں، دنیا بھر کے مشائخ رضی اللہ تعالیٰ عنہم میں سے کسی کرامات اس حد تک نہیں پینچیں ، سید ناغوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے امام احمہ کامذ ہب اختیار کیاجو فقہ اور تصوف کا جامع ہے اس لیے ہمارے شیخ، سید تا عبد القادر جیلانی حنبلی مذہب رکھتے ہیں، ہمیں معلوم نہیں کہ جب آپ جم میں اپنے دطن میں بتھے اس دقت صبلی شیمی شانعی ؟ شیخ نورالدین اید الحن علی بن یوسف بن جریر الخی اکتطوفی ، مصر کے

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

علاقے میں یکتائے زمانہ امام اور شیخ القراء تھے ،وہ قاہرہ میں سن ۱۴۴ ھ میں پدا ہوئے ، ان کے اور سید ناغوث اعظم کے در میان دووا سطے ہیں ، دہ لمام عبدائند یافعی سے پہلے گزرے میں ، انہوں نے ایک کتاب لکھی ہے جس کا نام بھجہ الاسراد ہے، یہ مشہور اور معتبر کتاب ہے، اس میں انہوں نے سید ناغوث العظم اور د گیر مشائخ کے مناقب جمع کئے ہیں، اس میں فرمانے ہیں کہ شیخ ، امام شافعی اور امام احمہ کے مذہب پر فتوا می دیتے تھے ،آپ کے فتلا می علماء عراق کے سامنے پیش کئے جاتے توانہیں ان کی در سی پر اتنازیادہ تعجب نہیں ہو تا تھا جتنا کہ جلد جوب دینے پر ہو تاتھا،آپ کے دور میں فرادی کا قلم آپ کے سپر د کر دیا گیا تھا-بارگاہ غوثیت سے عجیب استفتاء کاجواب اس جگہ ایک عجیب واقعہ بیان کیا گیاہے اور وہ بیر کہ عجم سے ایک استفتاء آیا، عرب و مجم کے عراق (عراق دو ہیں) کے علماء اس کا جواب نہ دے سکے ، کسی کے ا ذ بمن میں بھی اس کا شافی جواب نہ آیا ، تب وہ سوال پغد اد شریف آیا ، اس کی صورت پیر تھی کہ اکابر علماء اس شخص کے بارے میں کیا کہتے ہیں؟ جس نے تین طلاقوں کی قشم کھائی کہ وہ اللہ تعالٰی کی ضرور ایس عبادت کرے گا جسے اد اکرتے وقت کوئی <sup>شخن</sup>س بھی

اس کے ساتھ بثریک نہیں ہو گا،دہ کو نسی عبادت کرے ؟ کہ اس کی قشم یور ی ہو جائے ، بیہ سوال حضرت سید نا غوث اعظم رضی اللہ تعالٰی عنہ کی خدمت میں بیش ہوا توآپ نے قلم بر داشتہ جواب تح پر فرمایا کہ دہ شخص مکہ عکر مہ جائے ،اس کے لئے مطاف (طواف کرنے کی جگہ) خالی کرادیا جائے ،وہ شخص ننہاسات چکر لگائے <sup>، اس</sup> کی فتم پوری ہو جائے گی اس شخص نے بغداد میں رات بھی نہ گزاری (ادر ای دفت ر دانه ہو گیا)

#### https://archive.org/details/@zohaibhasanattar

.

1.91

بهجة الاسرار ميں بيه بھی فرمايا کہ ہميں شيخ مقتریٰ او الحن علی بن الہیئتی نے خبر دی کہ میں نے سیدی سیخ محمی الدین عبد القادر جیلانی اور یشیخ بقا اتن بطو کے ہمراہ امام احمد بن تصبل کے مزار کی زیارت کی تو میں نے دیکھا کہ امام احمہ این قبر سے نکلے ، شیخ عبدالقادر کو سینے سے لگایا ، انہیں خلعت پہنائی اور فرمایا : اے شیخ عبدالقادر ! مخلوق خداعلم شریعت و طریقت ادر حال کے علم و عمل میں تمہاری طرف مختاج - (الخ) یاد رہے کہ میں جب مکہ معظمہ میں تھا، اس وقت میں نے امام احمر کے مذہب کی ایک کتاب خریدی ، اس کے حاشیہ پر مذھب حنبلی کے ایک عالم علامہ زرکشی کی شرح کتاب الحرقی و الخرقی تقلی، په عظیم ادر مبسوط کتاب تین صخیم جلدوں میں تھی ،اس کے خرچہ نے کا مقصد یہ تھا کہ جہاں تک ممکن ہواان کے مذہب کی پیرو کی کردل گا، اس امید پر کبر میر اعمل میرے شیخ، غوث اعظم، قطب اکر م داخم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے عمل کے موافق ہو گا،وجہ بیہ تھی کہ میں نے اکثر و سیشتر مسائل میں امام احمد کے اقوال امام ابو حنیفہ سکھی نہ جب کے موافق پائے تھے، اگرچہ الیں روایت میں ہوجو اصلِ مذہب کے مخالف ہی ہو، اس بہا پر میں نے اللہ تعالیٰ

کا شکر اد اکیا کہ میں اپنے شیخ کی مخالفت کر کے حرج میں داقع نہیں ہوا، اللہ تعالٰی نے چاہا توجن مسائل میں (مذہب حنفی اور حنبلی کی) موافقت پائی جاتی ہے ان پر الگ ایک ر ساله لکھوں گا-یہ امام ابد حنیفہ کے مذہب کے موافق احادیث اور ان پر مبنی ہونے کی ایک د لیل ہے کیونکہ لمام احمد کے مذہب کی بنیاد احاد یٹ پر ہے ،باوجود یکہ اس سلسلے میں اس مذہب کے مطابق کوئی تنگی نہیں ہے جس کی زوے تمام مجتمدین صواب پر ہیں ادر تمام مذاہب عمل کے اعتبار سے حق میں ، جیسے کہ ہر مجتمد مصیب ہے اور اپنے

اجتماد کے فیصلے پر عمل کرنے کاپاہتد ہے، بھی ہر مجتمد کے مقلدین کاحال ہے۔ یہ تھم مسائل فرعیہ (نماز،روزہ،ج اور زکوۃ وغیرہ کے مسائل) میں ہے، جهال تك اصول اعتقاديد كا تعلق ب ان يرجارول امام متفق بي، فَلِلَّه المحمد - نظر انساف میں چاروں مذہبوں کی مثال ایک گھر کے چار دروازوں کی ہے ، انسان جس د روازے سے داخل ہو گھر تک پہنچ جائے گا - اگر مجتمد سے خطابھی داقع ہو تو تھم شيدت كي بناير مستحق اجرو مغفرت --یہ جو کہاجاتا ہے کہ ہر مذہب والے کو عقیدہ رکھنا چاہے کہ اس کا مذہب جت ہے اور باطل ہونے کا احتال رکھتا ہے اور دوسر امذہب باطل ہے اور حق ہونے کا ا شمال رکھتاہے توبیہ کام بعید اور ما پسندیدہ ہے -زیادہ سے زیادہ میہ عقیدہ رکھناچاہے کہ ہمارا مذہب راج ہے (اور دوسر آند ہب مرجوح)علاوہ از میں بعض مشائخ ایک مذہب ے <sup>ت</sup>علق رکھتے تھے اور ان کے مرید دو ہرے مذہب سے تعلق رکھتے تھے - مر شد اسیں اس بات کا تھم نہیں دیتے بتھے کہ اپنے مذہب کو چھوڑ دیں۔اس سلسلے میں بیان <sup>ک</sup>یا گیا ہے کہ عارف باللہ مولانا جلال الدین رومی قتر کی سرہ حنق بتھے اور شیخ حسام الدین ان کے مرید ، صاحب اور ان کے مخلص شے ، اور مولانا رومی کے ساتھ

موافقت کرتے تھے، مولانا نے انہیں منع کیااور فرمایاارادت کا تعلق باطن، محبت اور دلی عقیدت سے ب، مذہب فقہی کا معاملہ ظاہر سے متعلق ہے اور بیہ اسیا امر ہے جو متصد سے خارج ہے، ای طرح شیخ شہاب الدین سہروردی شافعی شے اور شیخ بهاء الدين بن ذكريا (جو مشرباً سروروي شفے)وہ مذهباً حفَّق شفے - اليي مثاليس دوسري جگه بھي سن جاسکتي ہيں، والله تعالىٰ اعلم-

### https://archive.org/details/@zohaibhasanattar

\_

.

https://ataunnabi.blogspot.com/

\*\*\*

نكته كطيفه کها جاتا ہے کہ صاحب کشاف (جار اللہ زمخشری) فقہ میں حفی اور عقائد میں معتزلی بتھے۔ای لئے انہیں حنفز کمی کہاجاتا ہے، ہم بھی اس لائق میں کہ ہمیں حنفنبلی کہاجائے، کیونکہ ہم بھی مذہب حنق ادر حنبلی کے جامع ہیں-و صل(۱۱) مجہتدین کی اقتداء اور ابتاع لازم ہے اس سلسلے میں دوطریقے ہیں ، متقدمین کاطریقہ بیہ تھا کہ وہ معین مذہب اور ایک مجہتد کی اتباع کاالتزام نہیں کرتے تھے ،بلحہ مجہتدین اپنے اجتماد پر عمل کرتے یتھے اور عوام، ففہاء کرام سے استفتاء کرتے تھے اور کمی ایک کی پیروی کا التزام کئے بغیر ان کی طرف رجوع کرتے ہے۔ حافظ محمد بن حَزم خلاہری کہتے ہیں کہ پہلے تین ادوار بہترین دور تھے ، ہمیں معلوم نہیں کہ ان ادوار میں کسی نے کسی معین عالم کا قول اختیار کیا ہو اور اس کی تقلید کی ہو، مذہب معین کاالتزام قرون ثلاثہ (صحابہ گرام، تابعین اور تبع تابعین کے اردار) کے بعد پید اہوااور کسی نے اس کا نکار شیں کیا، گویا امت مسلمہ کا جماع ہو گیا

اس پر متقدمین کی ولیل سد ب که اللد تعالی نے فرمایا ب فَستَلُوا أهلَ الذِّكرِ إِن كُنتُم لَا تَعلَمُونَ (١٦/ ٣٣) "اہل ذکر سے یو چھواگر تم نہیں جانے " ان کا کہنا ہے کہ لوگوں کو تھم دیا کیا ہے کہ وہ کتاب و سنت اور اجماع پر عمل کریں اور ہلاء کے فتوے کی پیروی کریں، تعیین اور تخصیص کی کیاوجہ ہے ؟ نبی اکر م علیقے کا فرمان ہے :

اَصحَابِی کَالنَّجُومِ بِاَیَکْ مِ اِقْتَدَیْتُم اِهْتَدَیْتُم (الحدیث) ''میرے صحابہ ستاروں کی مانند ہیں ، تم ان میں ہے جس کی اقتراکرو گے ہدایت پاؤ گے ''-

اس فرمان کاای طرف اشارہ ہے، یہ قول ذیادہ ظاہر اور انصاف کے ذیادہ قریب ہے۔ مسجرات (ہند) کے بعض متاخرین فضلاء نے اس موضوع پر اپنی تصنیف میں بیان کیا کہ ذخیرہ اور محیط میں نوادر این رستم کے حوالے سے امام محمہ سے منقول ہے کہ ایک شخص جو فقیہ (مجمتد) نہیں ہے اے ایک عورت کے بارے میں منقول ہے کہ ایک شخص جو فقیہ (مجمتد) نہیں ہے اے ایک عورت کے بارے میں ایک مسلہ پیش آگیا، اس نے ایک فقیہ سے سوال کیا، اس فقیہ نے اسے طلال یا حرام ہونے کا فتوکی دیا، اس شخص نے اس فقیہ اس مان لیا، پھر اے ای فقیہ یادوسر نے فقیہ نے دوسری عورت کے بارے میں بعینہ ای مسلے کے بارے میں پہلے فتوے نے رعم فتوکی دیا، اس شخص کے لئے دونوں فتووں میں سے کسی ایک پر عمل مرنے کی تنہ پیش مسلے کہ اور اگر اس شخص نے ایک فقیہ سے سے کی ایک پر عمل بارے میں سوال کیا، اس فقیہ نے ایک حال پر ام ہو نے کا فتوکی دیا، اس شخص نے بارے میں سوال کیا، اس فقیہ نے اے حلال پا حرام ہو نے کا فتوکی دیا، اس شخص نے ایک ہوں کے بارے میں اس فقیہ سے سوال کیا، باحد ایک دوس سے میں ایک پر عمل نوے کار کو کہ ای مسلے کے دونوں فتوں میں ہے کسی دوس سے میں ایک پر عمل ایک دوسرے فقیہ نے اس حلال پا حرام ہو نے کا فتوکی دیا، اس شخص نے ایک ہو کہ ہوں نے ایک ہو ہوں نے ایک مسلے کے مارے میں پہلے مری کی کو دی میں سے ای ای میں کی میں کیا دوسرے فقیہ سے سے می ایک ہوں نے ایک پر عمل کے کہ ہوں ہوں کی دوسرے فقیہ سے میں دی ہوں کہ کو ہوں نے ایک ہو ہوں نہیں مسلے کے دوس ہوں نے ایک ہو ہوں نہیں ہوں ہوں نے ایک مسلے کے دوس کے دیا، اس شکھ کے ایک ہوں ہوں نے کہ دوسرے فقیہ سے میں اس شکھ کے مال

کیا، جس نے اسے پہلے مفتی کے فتوے کے خلاف فتو کی دیا، اس شخص نے دوسر ا فتوى ايى بيدى يرنافذكر ديادر يهل مفتى كافتوى چھوڑ ديا تواب اس كى تنجايش ب، امام محمد نے فرمایا : سیر سب امام ابو حضیفہ اور امام ابو یو سف کا قول ہے-فمآدی خانیہ سے منقول ہے کہ ایک شخص نے کہا کہ اگر میں فلاں عورت ے نکاح کردں تواہیے طلاق ہے ،اس مسئلے کے بارے میں اصحاب نے کہا کہ دہ تخص جب سمى عادل مفتى سے فتوىٰ طلب كر اور مفتى اسے فتوىٰ دے كہ يد يمين باطل ہے،اس مخص کے لئے تنجالیش ہے کہ اس کے فتوے پر عمل کرے اور عوت کوا پینے

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

پاس رکھے، اگر اس عوت کے بعد دوسر کی عورت سے نکاح کرے اور اس نے قسم کھائی تھی کہ جس عورت سے بھی میں نکاح کردل گا اسے طلاق ہے ، پھر اس نے دوسرے عادل مفتی سے فتویٰ طلب کیا، اس نے فتویٰ دیا کہ بیہ قتم صحیح ہے اور نکاح کرنے سے طلاق واقع ہو جائے گی ، تو وہ تخص پہلی عورت کو اپنے پاس رکھے اور ودسری سے جدائی اختیار کر لے ---- بیر سب اس بات کی دلیل ہے کہ ایک نقیہ کے بعد دوسرے فقیہ کی طرف رجوع کرنا جائز ہے،ادر بیہ بھی جائز ہے کہ ایک تحض ایک مسئلے میں حقق مذہب اختیار کرے اور دوسرے مسئلے میں شافعی یاادر کوئی مذہب اختیار کرلے۔ادرایک معین امام کی تقلید اس طرح داجب نہیں ہے کہ دوسرے امام کی طرف رجوع نہ کر سکے ، یہ امام او حنیفہ اور ان کے شاگردوں کے نزدیک ہے ، جیسے کہ ہم نے ذخیرہ کے حوالے سے میان کیا،این حاجب نے مختصر الاصول میں فرمایا کہ جب ایک عام آدمی سی مسئلے کے تھم میں ایک مجتد کے فتو یے پر عمل کر لے تواس امر پراتفاق ہے کہ اس مسلّے میں دوسرے مجتمد کے فتوے کی طرف رجوع نہیں کر سکتا، کیکن کسی دوسرے مسئلے کے تکلم میں دوسرے مجتمد کی طرف رجوع کر تا جائزہے یا نہیں ؟ تو مختاریہ ہے کہ جائزے ، کیونکہ ہمیں قطعی طور پر معلوم ہے کہ

محابہ کرام اور تابعین کے زمانے میں ایساواقع ہوا، اس لیے کہ لوگ ہر زمانے میں مقنیانِ کرام سے فتویٰ طلب کرتے تھے،جو بھی مفتی مل جائے،اس بات کاالتزام نہیں کرتے تھے کہ کسی معین مفتی سے ہی فتویٰ طلب کیا جائے ، بیربات عام تقمی اور باربار پائی منی، اور کسی نے اس پر اعتر اض شیں کیا۔ فاضل شجراتی نے فرمایا کہ ایک مسئلے میں بھی ایک مجتمد سے دوسرے جہتد کی طرف رجوع جائز ہے ، کیونکہ یہ بات معلوم ہے کہ امام ایو حذیفہ اور ان کے شاگر دول نے اسے جائز قرار دیا ہے ، ممکن ہے این حاجب کی مراد بھن علماء کا اتفاق

ick For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

ہو، یہ مقصد نہ ہو کہ تمام علاء کا اجماع ہے ، یا ان کا قول بعض صور توں پر محمول کیا جائے ، مثلا ففہاء ایک معین عورت کے بارے میں فتویٰ دیں ، نہ کہ دو عور توں کے بارے میں ، جیسے کہ ہم نے میان کیا ، مختصر بیہ کہ غیر فقیہ کے لئے فتوتی وہی حیثیت ر کھتاہے جو مجتد کے لئے اس کی رائے کی حیثیت ہے، کیونکہ غیر محتد فتو کی پر عمل کرنے کاپاہتد ہے، جیسے مجتمد اپنے اجتماد پر عمل کرنے کاپاہتد ہے، مجتمد کا اجتماد بدل جائے تو اس کا حکم ہم نے بیان کر دیا ہے (کہ وہ دوسرے اجتہاد پر عمل کرے - ۱۲ تادری) یک تظم مقلد کے بارے میں ہے جب فتو کی بدل جائے-بعض حضرات نے ایک مذہب سے دوسرے مذہب کی طرف منتقل ہونے کے جائز ہونے کے لئے بیہ قید لگائی ہے کہ بیہ خواہش تفس کی پیروی اور رخصتوں کی تلاش کی بنا پر نہ ہو، خواہش تفس کی پیروی نہ کرنے کی قید لگانے سے معلوم ہو تا ہے کہ عالم جب فریقین کے دلائل میں غور کرے اور اسے غالب گمان حاصل ہو جائے کہ اس مسئلے میں حق ادر بہتر وہ ہے جو کمیرے امام کے مخالف نے کہا ہے تو اس کے کتے جائز ہے کہ اس مسئلے میں مخالف کا مذہب الختیار کر لے، کیونکہ سیر خواہش تفس پر مبنی نہیں ہوگا، بیر بھی معلوم ہوا کہ شرعی مصلحت کے تحت مخالف کا **مذہب** اختیار کر نا

جائز ہے ، کیونکہ ریہ نفسانی خواہش پر مبنی نہیں ہو گا ،بلحہ غالبِ ظن کے مقتضا اور مصلحت شرعیہ کے پیش نظر ہوگا ،بلحہ امید کی جاسکتی ہے کہ اس سلسلے میں اے اجرو ثواب بھی کے-اکابر ائمہ حنفیہ میں سے قاضی او زید دیوس نے میز ان الاصول میں فرمایا " مجتمد پر لازم ہے کہ دوسرے شخص کواپنے **ن**ہ ہب کی طرف بلائے ، کیو نکہ وہ سمجھنا ہے کہ میں حق پر ہوں اور دوسر اخطا پر ہے ، اس پر لازم ہے کہ دوسر ے کو اس چیز ے منع کرے جس پروہ کاربند ہے "، مگربیہ کہ دعوت اسے دے گاجو اس کی طرح

مجہتد نہیں ہے ،اس کا طریقہ کیہ ہو گا کہ اپنے مذہب کی خوبیاں اور دوسرے مذہب کی خرابیال بیان کرے گااور داضح دلائل قائم کرے گا، اس پر بید لازم نہیں کہ مخالف کے اشکالات کااظہار بھی کرے (الخ)فاضل تجراتی فرماتے ہیں کہ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ مقلد کے لئے جائز ہے کہ کسی مسئلے میں مخالف کے غرجب کی طرف رجوع کرے، جب اس کے نزدیک بعض داختے دلائل سے اس مذہب کارانج ہو تا ظاہر ہو، اگر ایسانہ ہو تو مجتد کے نزدیک جو حق مسئلہ ہے اس کی طرف د لائل بیان کر کے د عوت دینے کا فائدہ نہیں ہوگا، کیو نکہ اس مجہتد کا گمان ہے کہ اگر دہ دلائل بیان نہیں کرے گا توہو سکتاہے کہ مقلد کے سامنے وہ دلائل آجائیں جن ہے غیر کے مذہب کی ترجیح ثابت ہوتی ہوادر وہ اس مذہب کی طرف مائل ہو جائے ،اور (جب اس محتذ کے د لائل ہے ٹاہت ہوجائے گاکہ )اس کا مذہب حق ہے تودہ اس طرف رجوع کرے گا کمین میں کہنا ہوں کہ مخالف کے اشکالات کے اظہار اور ان کے رد میں مشغول نہ ہونے کی کیاوجہ ہے ؟ حالا نکبہ بیہ بھی تو اس مجتمد کے مذہب کے ثابت کرنے میں داخل ہے ، غالبًا اس کی وجہ ہیہ ہے کہ اس مجتد کی غرض اپنے مذہب کو ثابت کر نااور اس کے دلائل کا بیان کرتا ہے ، وعوت ویے کے لئے اتنا ہی کافی ہے ،

اس سلسلے میں مخالف کے اشکالات کاذ کر اور ان کار د کر ماضر دری نہیں ہے ، البتہ اگر اشکال دامشج طوز پر سامنے آجائے تواہے رد کرے گا،اس توجیہ میں اشکال ہے۔ فاضل تحجر اتی نے کہا کہ بھن مجتدین نے بعض مسائل میں مصلحت دیکھ کر مخالف کے قول پر عمل کیا ہے، جب مجتمد کے لئے بیہ جائز ہے، حالا نکہ اس کا اجتماد اس پر زیادہ لازم ہے تو مقلد بطریق اولیٰ اس کا حق رکھتا ہے ، خصوصا جب غیر کے مذہب کوراج دیکھے اور اس میں مصلحت بھی یائے-میشیخ الاسلام کی مبسوط سے منقول ہے کہ امام شافعی نے سر منڈوایا بہال ان

کے کپڑول اور بدن پر گر گئے ، اس کے باوجود انہوں نے کھڑے ہو کر نماز پڑھی ، حالانکہ ان کا مذہب بیر ہے کہ الی حالت میں نماز پڑھنا جائز نہیں ہے ، جب ان سے اس بارے میں سوال کیا گیا تو انہوں نے فرملا : جب ہم مجبور ہوتے ہیں تو عراقیوں (خفیوں) کے مذہب پر عمل کر لیتے ہیں، خلاہر یہ ہے کہ مصلحت سوائے دفع حرج کے اور کوئی شیں ہے-ا ذخیرہ سے منقول ہے کہ امام ابد یوسف سے مروی ہے کہ انہوں نے لوگوں کو نماز پڑھائی ، بعد میں انہیں بتایا گیا کہ حمام کے کنو کمیں میں چوہا تھا ، امام ابد یوسف نے حمام سے عسل کیا تھا، یہ اطلاع اس وقت دی گئی جب لوگ جا چکے تھے، انہوں نے فرمایا : ہم اپنے مدنی بھا ئیوں(مالحیہ) کے مذہب پر عمل کرتے ہیں کہ جب یانی دو منکوں کی مقدار کو پینچ جائے تو پلید نہیں ہو تا ، حالا نکہ بیہ ان کا اپنا مذہب نہیں تھا-فاضل تحجراتی فرماتے ہیں کہ یادر کہے بیہ ضروری نہیں کہ ہر صورت میں آسان امر کواختیار کرنے میں خواہش نفس کی پیردی بھی ہو، جیسے کہ بعض لوگ گمان

کرتے ہیں، بلحہ بعض اد قات آسان تھم کے اختیار کرنے میں احتیاط ہوتی ہے، حرج

سے چھنکارا پانا اور عموم بلوی کی صورت میں مسلمانوں کے معامات کو صحیح قرار دینا ہوتاہے، اور ان صور توں میں سے کسی میں بھی ملامت نہیں ہے، اس طرف اشارہ ہے، بی اکرم متلکی کے اس فرمان میں کہ ہمیت بالحنیفة السبَّھلَة جمیں ایس ملت کے ساتھ بھیجا گیا جوباطل سے دور اور آسان ہے ،ادر اس فرمان میں یکسیر کوا وکا تُعَسِبُووا سمولت فراہم کردادر نظّی میں نہ ڈالو، بائھ بعض او قات سے مستخب ہے اور بعض صور توں میں ہتاضائے مقام متعین ہے-پہلی صورت کیعنی احتیاط تو اس کی مثال جمعہ کے بعض مسائل مثلاً متعدد

٣•٦

جماعتوں کے بارے میں امام ابد حنیفہ کا قول اختیار کرنا (امام او بوسف کے نزدیک ایک شهر میں متعدد جکہ جمعہ کی جماعت ہوئی تو صرف ان لوگوں کی نماز صحیح ہو گی جنہوں نے پہلی جماعت میں شرکت کی ،جب کہ امام اعظم کے نزدیک سب کی نماز سلیح ہے۔ ۱۳ قادری)اور جمعہ کے بعض مسائل میں امام شافعی کا قول اختیار کرنا مثلاً جمعہ کے لئے امام ( بیعنی سلطان ) مصر اور احکام اسلام کا نفاذ شرط شیں ہے ، کیونکہ اس میں احتیاط ہے ، جو تتخص ان دونوں اما موں کے اقوال کو جمع کرے (اور دونوں کی شرائط ملحوظ رکھے) دہ نماز جمعہ کے اداکرنے سے محروم رہ جائے گا ،ادر تارک جمعہ کی وعید میں داخل ہو جائیگا، اور اس میں شک نہیں کہ وعید کے پنچے داخل ہونے کے شائبہ سے پچنے میں احتیاط ہے ،اور اگر جمعہ کے صحیح ہونے میں ترد ڈوپیدا ہو جائے تواس کاعلاج ہیہ ہے کہ جمعہ کے بعد چارر کعتیں یہ نیت ظہراد اکر لی جائیں (نیت سیر کرے کہ میں دہ آخری ظہر پڑ متا ہوں جس کا دفت میں نے پایا اور ادا نہیں کی ، اس طرح <sup>اگر</sup> جمعہ سیج نہیں ہواتو ظہر اداہو جائے گی،اگر جعہ صحیح ہے تو سابقہ ظہر کی قضاہو جائے کی اور اگر اس کے ذمہ کوئی ظہر نہیں تو بیہ لغل<sup>ین</sup> جائیں سے ۱۴ قادری)، جیسے کہ محیط اور کافی میں اس کی تصریح کی تخ ہے-

دوسری صورت حرج سے نکلنے کی مثال پانی کا مسئلہ ہے اس میں امام مالک اورامام شافتی کا قول (که دو گھڑوں کی مقدار کو پینچ جائے تو پلید شیس ہو تا ۲ا قادری) اعتیار کرنے میں دفع حرج ہے توبعض مواقع پر منرور ی ہو تاہے اور اے ترک نہیں کیا جاسکنا، جیسے کہ بعض جگہوں پر بیدبات مشاہدہ میں آتی ہے، خصوصا کاؤں ادر سفر <sup>و</sup>ل میں ، نیز اس سے عامۃ المسلمین کے معاملات کو صحت پر محول کرنے کی صورت بھی پائی جاتی ہے، کمانے، پینے اور لباس وغیرہ کے معاملات میں اس کی مثالیں بہت ہیں، ان امور میں عامۃ المسلمین کے عمل کو صحب پر محمول کرنا فساد پر محمول کرنے سے

بہتر ہے، یہ مفتگو فردع میں ہے، اصول (عقائد) میں یہ ہے کہ جب سی مسلمان سے ایسا کلمہ صادر ہو جو کنی دجوہ سے موجب کفر ہو، ادر اس کلمہ میں ایک دجہ ایسی ہو جو کفر کی نفی کرتی ہو تو اس کلمہ کو اس ایک دجہ پر محمول کیا جائے گاادر کہنے دالے سے کفر کی نفی کی جائے گی-

اہل اہواء جنہیں اہل قبلہ کماجاتا ہے انہیں کا فر قرار نہ دینے کی بناء پر ای تاعد پر ہے ، نبی اکر م علیقہ نے خوارج کے بارے میں تو قف کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا : مُتماری فی الفوق (طویل حدیث کا خلاصہ یہ ہے کہ خوارج وین ہے اس طرح نگل جا کی جیسے تیر نشانے سے نگل جاتا ہے ، تیر کے پھل اور لکڑی کے جوڑ کے بارے شک واقع ہو جاتی ہے کہ اسے کوئی چیز گل ہے یا نہیں ؟ ۲ا قادری) یہ جو میان کیا کیا ہے کہ اصول و فردع میں مسلمان کے معاملہ کو جمال تک مکن ہو صحت پر محمول کیا جائے کا ان صحیح اغراض میں سے ہے جو تمام اسمہ کے زدیک شریعت میں معتبر ہیں ، اور احناف کی کہ یہ معاملہ کو جمال تک کی کتابی ان اغراض صحیحہ سے بھر کی ہو تی معاملہ مشکل ہواور نیت صحیح ہو تو حیلہ (شرعی تد بیر) کا جائز قرار دینا جسی کی گڑی جا

امام ابو حنیفہ سے منقول ہے کہ وہ فرمایا کرتے تتھے کہ بیہ طریقہ جس پر ہم پیرامیں رائے ہے ہم کسی کواس پر مجبور نہیں کرتے ،اور نہ ہی سید کہتے ہیں کہ کسی پر اس کا قبول کرناداجب ہے، جس کے پاس زیادہ احیصی بات ہو وہ اسے لائے تاکہ ہم اسے قبول کرلیں ،الانوار (کتاب کانام) سے منقول ہے کہ حتٰق کے لئے مناسب نہیں کہ وہ کوہ اور بڑو کے کھانے پر شافعی پر انکار کرے ، اور شافعی کو نہیں چاہیے کہ وہ نہیز (وہ پانی جس میں سمجوریں ڈالی سمنی ہوں اور ان کی منصاس پانی میں منتقل ہو سمنی ہو -ا قادری) کے پینے اور اس کے ساتھ د ضو کرنے اور اس جیسے دیگر معاملات کی ماچر

۳•۸

حنی پراعتراض کرے، نی اکر م علیک نے فرمایا : إختِلَاف أُمَّتِي دَحمة " مير كامت كااختلاف د تمت - "-یہ جو پچھ ہم نے بیان کیا ہے اس سے معلوم ہوا کہ جس شخص نے کسی امام کی تقلید اختیار کی اس کے لئے بعض مسائل میں اس امام کے مذہب سے دوسر ے مجتمد کے نہ جب کی طرف طلب جن اور مصلحت کی رعایت کے لئے رجوع کرنا در ست ہے لیکن اگر اسے قرآن پاک کی کوئی آیت یار سول اللہ علیظتی کی حدیث یا صحابہ و تابعین کے آثار (اقوال) مل جائیں توات کے بارے میں اتن گفتگو گزر چکی ہے جس پراضا فے کی مخجالیش شیس ہے، امام ابو حذیفہ کابیہ فرمان اس تفتگو کا جامع ہے کہ 🖓 جب رسول اللہ علیقہ کی حدیث آجائے تو سر آنکھوں پر ، 🖓 جب صحابۂ کرام کے آثار آجا کمیں تو وہ بھی سرآ تکھوں پر ،(تاہم اگر دہ آثار مختلف ہوں تو) ہم ان میں سے بعض کواختیار کرلیں کے ، لیکن تمام آثار کی خلاف درزی خمیس کریں گے ، <sup>۲</sup> اور اگر تابعین کے آثار ہوں تو ہم حق کی تحقیق اور اس کی جنجو کے سلسلے میں ان کی مز احمت کریں گے علامہ این حجر فرماتے ہیں کہ متعدد سندوں سے مردی ہے کہ امام اند -----حنفہ قرآن ہے استد لال کرتے بتھے ، اگر قرآنی دلیل نہ ملتی تو حدیث ے اور اگر

حدیث بھی نہ ملتی تو صحابہ کے قول سے استدلال کرتے ، اگر صحابہ کرام کے اقوال میں اختلاف ہوتا توجو قول کتاب و سنت کے زیادہ قریب ہوتا سے اختیار کر لیتے ، محابۂ کرام کے تمام اقوال کو ترک نہیں کرتے تھے ، اگر کمی صحافی کا قول نہ ماتا تو تابعین کا قول اختیار نہیں کرتے تھے ، باسحہ تابعین کی طرح خود اجتماد کرتے تھے ( کیونکہ دہ خود بھی تاہتی سے ١٢ قادری) کی مجتمد کی شان ہے-کیکن غیر مجتد جو کسی مجتد کے مذہب کا مقلد ہے وہ اپنے امام کا قول اختیار کرے گا، اور اگر کسی شخص کو علم اور اصول دین میں ہے سے حاصل ہے ، دہ مخالف

For More Books https://ataunhabi.blogspot.com/

یذہب کے کسی مسئلے کے اختیار کرنے کی ضرورت یا مصلحت محسوس کرتا ہے تواس کے لئے اس کا اختیار کرنا جائز ہے،اور اگر وہ عوام میں سے بتواس کے لئے صبر اور امام کا قولِ مختار اختیار کرنے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں ، بیہ دہ ہے جوامام ابو حنیفہ سے منقول ہے، اسی طرح کام مالک سے منقول ہے، انہوں نے فرمایا : ہر تحض کے کلام ہے کچھ اختیار کیا جاتا ہے اور پچھ ترک کر دیا جاتا ہے سوائے اس قبر دالے کے ، بیر ر سول الله عليقة كي طرف اشاره تحا المام شافعي فرمات مين جب حديث تصحيح مير ے ند :ب کے مخالف ہو تواس کی پیروی کر داور جان لو کہ وہی میر امد ہب ہے گے ، سے بات س<u>ا</u> تزریک **ہے۔** یٹی تقی الدین بن الصلات نے فرمایا : جب حدیث امام کے قول کے مخالف ثابت ہو جائے ، اور تغیش کے باوجو د اس حدیث کے معارض حد بیث نہ ملے ، اور صاحب علم تفتیش کرنے کی اہلیت بھی رکھتا ہو ، تو امام کا قول چھوڑ دے اور حدیث کو اختیار کرے، مقلد کے لئے امام کاند جاتج کی کرنے کے لئے وہ حدیث دلیل ہوگا، امام نووی (شارح مسلم) نے بھی ان کی موافقت کی ہے، ٹی رافعی فرماتے ہیں : کیا عام آدمی کے لیکنے جائز ہے کہ وہ چند مساکل میں آیک عالم کی تقلید کرے اور چند

ا - ین ایام اعظم ابد حذیف رسی الله تعانی عند اور و تیمر المد کا فرمان ب المربع بر کس و ناکس کام خمیس که حدیث کود مید کر امام و فتوکی ترک کرد ب ، امام احمد رضایر یلوی فرمات میں که بید اس قبط مالم بمنته کا کام ب جو چار منزلیس طح کر چکاہو ، تفصیل کے لئے و یکھنے رسالہ مبارکہ الفصل العو دہمی دھی معنی اذا صح المحدیث فقدو مذہبی (الله تعالیٰ کادیا، وافضل اس قول کے مطلب میں کہ جب حدیث صحیح : و تودی میرا ند جب ب ) اس کے بعد فرماتے میں کہ جو محض ان چاروں مزاوں کو طح کر جائے دو تحدیق الله : ب ب ، چیسے غرب ب ) اس کے بعد فرماتے میں کہ جو محض ان چاروں منزلوں کو طح کر جائے دو تحدیق الله : ب ب ، چیسے غرب مہذب حنق میں امام اند یوسف دامام محمد رضی الله تعالیٰ عند مللب میں کہ دو اس تھم، و دو تو کا منصب حاصل ب (که خدم امام اند یوسف دامام محمد رضی الله تعالیٰ عند مللب دو بر میں الله : ب ب کا منصب حاصل ب (که خدم امام اند یوسف دامام محمد رضی الله تعالیٰ عند مللبا طبعه الیے الم کر جائی کا میں ک کا منصب حاصل ب (که خدم امام اند یوسف دامام حمد میں دان چاروں کو طح کر جائے دو جستمد فی الله : ب ب مکام مصب حاصل ب (که خدم امام اند یوسف دامام حمد میں اللہ تعالیٰ عند مللبا طبعه الیے الم کر دو اس تھم دو تو ک

د گیر مسائل میں دوسرے عالم کی تقلید کرے ؟ متعذمین کے طرز عمل ہے اس کا جواز معلوم ہوتا ہے ، صحابہ کرام کے زمانے میں وہ لوگ جو محافی مل جاتا اس سے استفتاء کرتے تھے اور جس سے ملاقات ہو جاتی اس سے مسئلہ پوچھ کیتے تھے ، یہ قید نہیں تھی کہ فلال صحابی سے ہی سوال کریں گے ، جس پر عقیدہ رکھناداجب ہے دہ حق بیہ ہے کہ جب سی حکم کی دلیل کا کمزور ہونا ثامت ہوجائے تواس حکم کواختیار کیا جائے گاجس پر (قوم) دلیل دلالت کرتی ہو،اسے چھوڑ کر ضعیف دلیل دالے قول کو اختیار کرنامشکل ہے۔ خطیب نے اپنی سند سے میان کیا کہ اکابر شافعیہ میں سے امام دار کی سے بعض او قات استفتاء کیاجاتا تودہ امام شافعی اور امام او حنیفہ کے مذہب کے خلاف فتو ک ویتے تھے، انہیں کہاجاتا کہ پید فتوی توان دونوں اماموں کے خلاف ہے تودہ فرماتے: تمارا برا ہو! فلال نے فلال سے اور انہوں نے نبی اکر معالیہ سے اس طرح حدیث بیان کی ہے، وہ دوامام اگر حدیث کے مخالف ہوں توان کی جائے حدیث کو اختیار کرتا بہتر ہے - امام احمد حدیث کو اختیار کرنے اور جہان تک ممکن ہو خاہر حدیث پر عمل کرنے میں بہت سخت میں-رہے اصحابِ خلواہر تودہ قیات اور اجتماد کے منگر ہیں، دہ

صرف احادیث کے ظاہر پر عمل کرتے ہیں۔ خلاصہ بیہ ہے کہ کسی امام نے اپنے مقلدین کو بعض جزیکات میں دوسرے امام کی پیروی ہے منع شیں کیا، خصوصاً جب مخالف مذہب کا احادیث ہے راج ہوتا ثامت ہو جائے ،بلحہ انہوں نے اس وقت صراحة حدیث کی پیر دی کا تقلم دیاہے -یہ فروع میں ہے، کیکن اصول دین اور سنت ہے ثامت ہونے والے عقائد کی مخالفت کرنے والابد عتی اور عمر او ہے ، اس پر انکار کری**ا ، زجر و تونع کریا ، اسے چھوڑ** دینااور اس سے مفتلو کاترک کرماواجب ہے، اللہ تعالٰ ہی حق فرماتا ہے اور وہی راہ

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

راست کی ہدایت دیتاہے-قاض طبرى الحي كتاب" السبير في النهى عن المنكر" مي فرمات ہیں کہ انکار صرف اس کام پر کیا جائے **گا**جو بالا تفاق ممنوع ہو - الروضۃ میں ہے کہ علاء صرف اس چیز کاانکار کرتے ہیں جس کے انکار (اور ر ڈ) پر اجماع ہو ،اور جس میں اختلاف ہواس پر انکار نہیں ہے ، بیہ حکم (یعنی جس کی ممانعت پر اجماع نہ ہواس پر انکار کا ممنوع ہوتا)احناف کی معتبر کتلوں میں مذکور ہے اور ان کے اکثر علماء ای کے قائل ہیں،اگر بعض تبادی میں انکار کی رخصت ہیان کی گئی ہے تو دہ اکثر علماء کے قول کے معارض اور سلف صالحین کے قول کے مخالف ہے جن کے بارے میں نبی اکر م متلاہ نے خبر القرون ہو نیکی بھارت دی ہے ، اس طرح فاضل تحجر اتی نے کہااور اس *پر بہ*ت زور دیا۔ میں کہتا ہوں کہ اگر اس فاصل کی مرادیہ ہے کہ مختلف فیہ امریک ممانعت اور انکار بالک جائز نہیں ہے توبیہ سینہ زور کی ہے ، کیونکہ اس میں شہبہ نہیں ہے کہ مثلا حنی کے مزدیک امام ابد حنیفہ کے مذہب کا من ہوناراج اور مخارب ، اس نے اس نہ ہب کی پیروی کا التزام کیا ہے، اس کے لیئے جائز ہے کہ امام اعظم کے مدہب کی

مخالفت کر نیوالے پر انکار کرے ، اسے الزام دے اور اس کی تر دید کرے - ہاں اسے مطلقا باطل ادر مردود قرارنہ دے ،بابحہ مخالف کو معذور قرار دے اور اے اس کے حال یر چھوڑ دے ،اور بیہ ظاہر ہے-اجماعی مسئلہ کونساہے؟ فاضل مذکور نے بیہ بھی کہا کہ اگر چارون امام اور تمام مقنیان کر امی قدر کمی مستلرير متغق ہوں ، بعض محابۂ کرام یا تابعین یابھن ان علماء کاس مسئلے میں اختلاف ہو

جو اگرچه مجتمد جول کیکن انتیس فقهاء نهیس کهاجاتا، مثلاً حضرت جینید بغدادی اور ان جیسے دوسرے اہل علم، تودہ مسئلہ اجماعی نہیں ہو گااور (بحیثیت اجماع کے) ججت نہیں ہوگا،جب تک کہ کمی زمانے کے تمام مجتدین ایک قول پر جمع نہیں ہو جائیں گے۔ متاخرین کے نزدیک مذہب معین اختیار کرنے میں مصلحت ہے یہ ان حضرات کے اقوال میں جو مذہب معین کی تخصیص کے قائل نہیں ہیں، اور کہتے ہیں کہ یہ متقد مین کا طریقہ ہے ، کیکن متاخرین علاء نے مذہب کی تعیین اور تخصیص میں مصلحت و لیکھی ہے کہ ، یہ مذہب معالمے کے منصبط کرنے اور دین دو نیا کے امور میں انتشار کے دفع کرنے کے زیادہ قریب ہے ، ہاں انسان کواہتد اء میں کسی بھی مذہب کو اختیار کرنے کی اجاذت ہے ،جو مذہب چاہے اور جس میں بہتری د کچھے اسے اختیار کر لے کیکن ان میں سے کمی ایک کے اختیار کرنے کے بعد دوس مذہب کی طرف رجو کی کرنا عبث (میکار) ہے ، جیسے ایک گھر کے چار دردازے ہوں،ان میں سے جس میں بھی ڈاخل ہو مقصد حاصل ہو جائےگا، پھراسے ۔ ترک کرنا اور دوسرے دروازے سے داخل ہوتا عجب اور بے وقوق ہے ، اور افعال میں پر اگندگی کاباعث ہے ، بھن سخفتین صوفیہ نے فرمایا بلحہ باطنی احوال میں بھی

انتشار کا سبب ہے ، ہاں اگرا ہے حق اور دلیل دامنے ہو جائے اور تقویٰ داختیاط بھی ای

اسامام احمد رضایر یکوی، حضرت شاد ولی الله محدث د بلوی کے رسالہ انصاف سے نقل کرتے ہیں کہ دو صدی کے بعد خاص ایک مجتد کا فد بب اختیار کرنا اہل اسلام میں شائع ہوا، کم کوئی شخص تفاجو ایک امام معین کے مذہب پراعتاد نہ کرتاہو ،اوراس دفت یکی داجب ہوا۔''میں رسالہ میں یہ بھی لکھتے ہیں کہ خلاصۂ کام ہے ہے کہ ایک مدہب کا اختیار کر لیزا ایک راز ہے کہ حق سواندو تعالی نے علاء کے قلوب میں القاء فر مایادر اسمیں اس پر جمع کر دیاجا ہے اس راز کو سمجھ کر اس پر متفق ہوئے ہوں یابے جائے۔ "دیکھتے الفصل الموهبي: (طبع لا جور م ٢٣)

میں دیکھے توبیہ الک بات ہے، کین بیر ہر انسان کو میسر کمیں ہوتا، بیر صرف ان کو کون کو حاصل ہوتا ہے جو مرحمۂ اجتہاد کے قریب ہوں ،ایسے لوگ شاذ دنا در ہی ہوتے ہیں بعض متاخرین نے (چار)اماموں کے ماسواکی تغلید سے منع کیاہے ، کیونکہ ان ائمہ کے مذاہب احاطۂ صبط میں آچکے ہیں ،ان کے مسائل کی تحقیق و تنقیح ہو چکی ہے، جب کہ اب تک میبات ان کے غیر کے لئے دیکھنے میں نہیں آئی، جب تقلیدان چاروں میں منحصر ہے توان کے غیر کی تفلید جائز نہیں ہو گی<sup>لہ</sup>، ان میں سے جس کی تقلید پند کرے ای ایک کاہور ہے ، امام الحرمین نے اس پر محققین کا تفاق نقل کیا ہے اور عوام کو معین صحابۂ کرام بلحہ ان کے بعد کے ان علماء کی تقلید سے منع کیا ہے جنہوں نے احکام وضع کئے اور انہیں مرتب کیا، (کیکن ان کے مذا: ب بطریق شہرت محفوظ اور منقول نہیں ہوئے الا قادری) در حقیقت احکام کی وضع اور تدوین بہت مشکل کام ہے خصوصا آیا ہے، احادیث ، آثار ، ان کی باہمی تطبیق ادر ان کے نائخ و منسوخ کی پہچان کے چیش نظر -اس کینے مصلحت اس میں ہے کہ معاملہ اس مجتمد کے سپر د کر دے جس کی تقلید کی ہے <sup>تک</sup>، بھن کی بارے میں اچھا گمان ہے اور جسے بر حق سمجھتا ہے۔اہل علم فرماتے میں کہ مذہب کی بختار اور قوئ ، لیل والی روایات پر ا - اعلی حضرت امام احمد رضابر بلوی ، علامہ سید احمد طحطاوی کے حاضیہ در مہتار جلد <sup>میر م</sup>ن ۳۵ ا( مطبوعہ مصر) ہے نقل کرتے ہیں کہ بیہ نجات دالاگرود کیٹنی اہل سنت و جہاعت آج جار مذہب منفی امالکی اشافعی ا حبل می جن ہو کیا ہے ، اب جوان جار سے باہر ہے بد غربب جنمی ہے ، الفصل العو ھبی ص ا<sup>ہم –</sup> ۱۲ شرف قادری) ۲۰ امام احمد رضایر بلوی رحمه الله تعالی امام ربانی مجد دانف <sup>ب</sup>انی رحمه الله تعالی <sup>ک</sup>ے کمتوبات کی ایک عمبارت <sup>الت</sup>خیات میں انگلی افغامے کے بارے میں نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ ان بزرگوں کے بزرگ کیا فرمارے ہیں ؟اولاً تقریحا تسليم فرماييكه التحيات **مين الللى الثلمانا سيد عالم عليقة ك**ي بهت عد يثوب مين وارد مي نيأو دحد يثين محروف ومشهور مين ثالثا ند ہب حف**ق میں بھی اختلاف ہے ،روایت نوادر می**ں طور امام محمد رحمۃ اللہ تعالٰی علیہ تے <sup>فر</sup>مایر کر حضور اقد سر ملاحظہ

عمل کرنے سے بی تقویٰ ادراحتیاط کے راستے پر چلاجا سکتاہے ، ہاں اگر ضرورت پیش آجائے اور اضطرار کی کیفیت پیداہو جائے اور امام کے غیر کے قول کی طرف رجوع کے بغیر چارہ نہ رہے (تواس قول پر عمل کیا جاسکتا ہے ١٢ قادری) زیادہ سے زیادہ یہ گا کہ وہ کام امام کے نزدیک ممنوع ہوگا ،لیکن ضرورت کی بنا پر ممنوع کام بھی جائز ہو جاتا ہم نے اہل حرمین شریفین کے ہاں معاملہ وست دیکھا، اس بارے میں ان کے ہاں نتنگی نہیں ہے ،ان علاقوں میں معمول ہی ہے کہ طالب کے سامنے ائمہ مجمتدین کے مناقب و فضائل اور ان کی صفات بیان کرتے ہیں، اسے جس طرف عقیدت در غبت حاصل ہوادر بہتر ی معلوم ہوا۔۔۔ اختیار کر لیتاہے ، یہاں تک کہ ایک تخص کے چاریٹے شیٹھ ان میں سے ہر ایک چار اماموں میں سے کسی ایک کے مذہب پر تھا، شیخ او السرحادات قاریمی ، مکہ حکر مہ کے علماء اور فقہاء میں سے تھے ، وہ احمد آباد میں تشریف کے آئے، ان کے چار پیٹے تھے، ان میں سے ہر ایک اتمہ اربعہ میں سے کسی ایک کے مذہب پر تھا، بیران کی اپنی صول پر یہ تھی یان کے والد کی تجویز تھی ؟ (بقيه عاشيه سنجه كزشته) اشارد فرماتے بتھے، ہم بھی کریں ہے ، رابعاصاف یہ بھی فرمادیا کہ یکی قول امام! عظم رسمی اللہ تعالیٰ عنہ کا ہے خامیانہ فظاردا بیت باعد علائے حنفیہ کافنو کی بھی دونوں طرف ہے مایں ہمہ صرف اس دجہ سے کہ روایات اشارہ خلام الردابیة سیں ہیں ، معاف معاف فرماتے ہیں کہ ہم مقلدوں کو جائز شیں ہے کہ حد یوں پر عمل کر کے اشارے کی جرائ کریں، جب ایس سل وزم حالت میں حضرت امام رہانی مساحب کا یہ قاہر ارشاد بے توجہ ال فتوائے حفیہ مختلف نہ ہو، جمال س ے اختلاف روایت بن ند ہو او بال خلاف ند مب امام ، حدیث پر عمل کرنے کو کیا پچونہ فرمانی سے ؟ (انفضل الموہی م ۸ ۱-۷۷) مام ربانی کے رسالہ "مبدء و معاد" کی ایک عبارت نقل کر کے فرماتے ہیں کہ اس سوال کا بھی صاف جواب دے دیا کہ ایک مسئلہ میں بھی آگر خلاف امام کیا، اگر چہ اس بھی ا حقابیت ند، ب خلاہ رند ہوئی، تاہم ند ہب ہے خارج ہوجائے کا کہ اے نقل از قد ہب فرماتے ہیں، یہ سخت اشدد قاہر علم دیکھتے کہ جوابیا کرے وہ طحدب (م ١٩) ١٢ شرف قادری

Click For More Books

https://ataunnabe.blogspot.com/

الله تعالى بمي ببتر جانتا ہے-میں نے اپنے شیخ علی بن جار اللہ کو دیکھا، وہ مذہب حنق کے مفتق اور علم و فقامت میں عظیم المرتبت شقے، یہاں تک کہ کہاجاتا تھا کہ انہیں فمآد کی قاننی خان یاد ہے، ان کے پاس ایک شافعی المذہب آیا جو سمی عورت سے نکاح کرنا جابتا تھا، اسے مذہب شافعی میں رشتہ شیں مل رہاتھا، شیخ نے فرمایا : تم مذہب حنفی اختیار کر یو، اس نے کہا ٹھیک ہے ، چنانچہ لڑ کی کے والد نے مذہب حنف کی ہیاد پر لڑ کی کا نکاح<sup>ا</sup>س ے کردیا-میں نے عظیم شیخ ، امام ابد الحسن البحری کے شاکرد شیخ محمد القصنا کی زیارت کی ، اللہ تعالیٰ جمیں ان کی اور ان کے علوم کی بر کات سے نفع عطا فرمائے ، پھر ان پر جذب طاری ہو حمیااور تجرید اختیار کر کے گوشہ نشین ہو گئے ،ان کے پا<sup>س ا</sup>یک تخص آیاجو مذہب شافعی کے مطابق کمی مشکل میں مبتلا ہو گیا تھا، ش<sup>ی</sup>خ نے اسے فرمای<sup>ا</sup> : "جااور امام ابد حنیفہ کے فتوے پر عمل کر ،اگر قیامت کے دن اللہ تعالٰی نے پو چھا تو کهه دیناکه بخصاس امام نے حکم دیا تفااور میں کینے اس پر عمل کر لیا تھا، تبچھ پر کوئی گناہ ښين بوگا"-

بھن علماء کااپنے فد ہب سے رجوع ثابت ہے ، امام طحادی نے امام شافعی کے مذہب سے امام الد حنیفہ کے مذہب کی طرف رجوع کیا، خطیب بغدادی نے امام احمد بن حنبل کے مذہب سے امام شافعی کے مذہب کی طرف رجوع کیا، اپن عبدالحکم اینے دالد کے ساتھ مذہب مالکی پر متھے ،امام شافعی کی خدمت میں حاضر ہوئے توان کا مذہب اختیار کر لیا، امام شافعی کی وفات کے بعد اپنے دالد کے مذب کی طرف لوث محظم معظم محاكار اور علاء مي - بعض بنو طهيره فام شافعی کے ند ہب سے امام <del>او</del> صنیفہ کے ند ہب کی طرف رجوع کیا، قاضی علی <sup>ب</sup>ن

111

جار الله محمی ان ہی میں سے متھے-وصل(۱۲) کیا**صوفی کا کوئی نہ** ہب <sup>نہ</sup>یں ہوتا؟ بعض لوگ کہتے ہیں کہ صوفی کا کُوٹی مٰہ: ب نہیں ہوتا ، اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ صوفیہ کرام کادین میں کوئی مذہب نہیں ہوتا، بلحہ ان کے دِل میں جوآتا ہے اور ان کادل جو تھم کرتا ہے اس یر عمل کرتے ہیں ، یہ کیسے ہو سکتا ہے ؟ جب کہ اکابر مثائخ صوفیہ چاروں مذہبوں میں ہے کسی ایک مذہب پر عمل پیرا تھے ، مثلاً حضرت جنید ، امام شافتی کے شاگر داہد نور کے مذہب پر متھے، شیخ شیلی مالکی ، شیخ جریری حنق اور شیخ محی اللہ پن عبد القادر جیلانی اہام احمد بن حنبل کے مذہب پر شھے ،بلحہ اس مقوبے کا مطلب پیر ہے کہ وہ اس تھم پر عمل کرتے ہتھے جس میں تقو کی ادر احتیاط زیادہ ہو، جاہے ددسی بھی مذہب کے مطابق ہو، بعض علاء کہتے ہیں کہ صوفیۃ کرا**م محد ثین کے نہ ب** کے حال ہوتے ہیں چوڈ کس معین نہ بب کی یابنہ کی کرنے ک بجائے صحیح حدیث کے تھم پر عمل کرتے ہیں، بھن محققین صوفیہ فرماتے ہیں کہ

ہی ب**ات مطلقا نہیں ہے ،بلحہ تحقیق یہ ہے کہ د**ہ جس مذہب کے مقلد ہوتے ہیں <sup>ا</sup>س مذہب کی اس روایت پر عمل کرتے میں جس میں احتیاط زیادہ ہوتی ہے اور جو خاہر حدیث کے موافق ہوتی ہے، اگرچہ وہ ان کے مشہور ند جب کی ظاہر الرولیہ نہ ہو، یہ تحقیق تشدید سے خالی نہیں ہے، پہلی بات الترف وغیرہ کے بیان کے مطابق ہے، اس رسالے کی پہلی قشم میں اس پر کفتگو گزر چکی ہے، حدیث شریف میں ہے اِمتفت قَلبَكَ اینے دل سے فتویٰ طلب کر -بعض او قا**ت ا**س صدیث کا مطلب وہی سمجھا جاتا ہے جواس مقومات کا لیے کہ صوفی کا کو**تی ند ہب شیں ہے ، کمیکن سے معنی مراد نہیں** ہے ،

lick For More Books https://ataunnabil.plogspot.com/

بلحہ پیہ اس صورت کے بارے میں ہے جب قرآن وحدیث کے دلائل اور اقوال علماء کے اختلاف کی ہما پر تردد پید اہو جائے ، جیسے کہ اصول فقہ میں ہیان کیا گیا ہے۔<sup>لیک</sup>ن اگر (بظاہر )احادیث میں تعارض واقع ہو جائے تو مجہتدین کے اقوال کی طرف رجوع ضروری ہے،اور اگر اقوال میں بھی اختلاف ہو تواس صورت میں بعض اقوال کی ترجیم، حق تک رسائی حاصل کرنے کے لیئے کو شش کے صرف کرنے اور جس تلکم پر دل مطمئن ہوا۔ اختیار کرنے کے سلسلے میں دل کی تحری کی طرف ربوٹ کیا جائے گا، جب د لائل اور علامات میں غور دفکر کرنے کے بادجو دکتاب د سنت میں تھم نہ ملے تو اس وقت پیہ طریقہ (تحری) تکلم اجتماد میں ہے، گہاجا تآ ہے کہ وہ دل مراد ہے جو پاک صاف ہو، ایمان اور تقویٰ کے نور ہے منور اور وہم اور شیطانی وسوے سے پاک ہو، کیونکہ ایپادل نور فراست سے حق کوپائے گا ،اوراسے اطمینان وانشراح حق کے بغیر حاصل نہیں ہوگا، جیسے کہ شارحین نے نبی اکر م ﷺ کے اس فرمان کی ش<sup>ر</sup>ح میں مان كياب ألام ما حاك في القلب مراد م جودل من تحسَّل-وصل (۱۳) 🤉

خاتمه

اجتهاد کی تعریف اور اس کی شر ائط الغت میں اجتماد کا معنی ہے مشقت کا ہر داشت کرتا ، اصطلاح میں فقیہ کے تظم شرع کا ظن حاصل کرنے کے لئے اپنی قوت صرف کر دینے کواجتہاد کہتے ہیں ، علاء اصول جو قرمات بي بَذلُ المَجهُودِلِنَيل المقصودِ مقصد كو حاصل كرنے کے لئے اپنی پوری کو شش صرف کر دینا، تواس کا نہی مطلب ہے ،اسی طرح علامہ تغتا زانی نے توضیح کی شرح (تلویح) میں فرمایا، انہوں نے فرمایا : استِفراغ

https://archive.org/details/@zohaibhasanattar

•

# **MIV**

الوسع كامعنى بد ب كد انسان اين يورى طاقت اس طرح خرج كرد ب كد اس س زیادہ کی قوت اپنے اندر محسوس نہ کرے ،اگر غیر فقیمہ تھم شرعی کی معرفت کے لئے اپی کوشش صرف کرتا ہے یافتےہہ (مجہتد) تھم شرعی قطعی کی معرفت یا غیر شرعی الحكم كانظن حاصل كرنے كے لئے اپني قوت صرف كرتاہے تودہ اجتماد شيں ہے۔ اجتهاد کے لئے شرائط اجتهاد کے لئے تین (بلحہ چار، جیسے کہ عنفر یب آرہاہے 11 قادری) امور کے علم کا جامع ہو تا شرط ہے ا- کتاب لیتن '' قرآن پاک کے معانی لغت اور شریعت کی روسے جانے''، لغت کے اعتبار سے اس طرح کہ مفردات اور مر کہات کے معانی اور بحیثیت مفید ہونے کے ان کے خواص جانے، اس مقصد کے لیے اسے لغت ، صرف ، نحو ، معانی اور بیان کی طرف حاجت ہو گی جاں اگر اسے یہ مقعد فطری سلیقے سے حاصل ہو (<sup>یع</sup>نی وہ پیرائیٹی عرب ہو) تواسے ان علوم کی جاجت شیں ہو گی-شریعت کے اعتبار سے اس طرح کہ وہ آحکام میں اثر کرنے والے معاتی

(لیٹن ملل) کو پہچانے، مثلا اے معلوم ہو کہ اللہ تعالیٰ کے فرمان اوجاءَ اَحَد" مِنكُم مِنَ الغَائِطِ (یاتم میں سے کوئی مخص تضائے حاجت کر کے آئے) میں تھم کی عتت جسم انسانی ہے نجاست کا نگلناہے ،اس میں شک نہیں کہ یہ معنی اس تر کیب کے معنیٰ نغوی سے جداہے ، نیز قرآن یاک کی اقسام خاص ، عام ، مشترک ، مجمل ، مغسر وغیرہ کو جانے جن کا ذکر قرآن یاک کی تقسمات میں کیا گیا ہے، ان اقسام کی تحریفات اور احکام کو بھی جانے ،اے معلوم ہو کہ بیر خاص ہے اور وہ عام ہے ، بیر نائخ ہے اور دہ منسوخ ہے ، اس کے علاوہ اسے وہ قوانین معلوم ہوں جن کا تعلق احکام کے

Click For More Books https://ataunnabilsblogspot.com/

استنباط ہے ہے -علاء فرماتے ہیں کہ کتاب سے مراد تمام قرآن پاک شیں ہے ،بلندہ وہ آیات میں جن کے ساتھ احکام شرعیہ عملیہ کا تعلق ہے ، کیونکہ اجتماد کی اہلیت کے لیے فقص، مواعظ ادر امثال کی معرفت شرط نہیں ہے-سوال : قرآن یاک کے فقص، مواعظ اور امثال بھی علوم دینیہ ادر احکام شرعیہ پر مشتل ہیں، جن کی طرف اشارہ کیاجاتا ہے ،اور جن کااشنباط کیا جاتا ہے اور اعتبار کیاجاتاہ-جواب : بیہ معلوم ہے کہ (اجتہاد سے)احکام شرعیہ فرعیہ (عملیہ ) مراد ہیں، لہذا اگر فقص ہے متعلق بھن آیات ان احکام پر مشمل ہیں تودہ ہمارے میان کے تحت د اخل ہیں، در نہ ان کا اجتماد میں دخل شیں ہے -پھر ان آیات کے علم میں اس امر کا اعتبار ہے کہ ان آیات کے مقامات کا اس طرح علم ہو کہ طلب تھم کے وقت ان کی طرف رجوع کر سکے ، اور جب تھم ک معرفت کی حاجت ہو تو مقصد حاصل کر سکے ،دل میں محفوظ (یاد) ہو ناضر در کی نہیں ہے، کیونکہ مقصد کے حاصل کرنے کے لیے اس کی حاجت شیں ہے-۲- سنت کی اتن مقد ارجو احکام سے متعلق ہے، ان کے لغوی ادر شرع معانی

# اور ان کی اقسام کاعلم ہو جیسے قرآن پاک سے بارے میں بیان کیا گیا ہے ، نیز احاد یث کے متون اور ان کی سندول کو جانے، یہ بھی جانتا ہو کہ دہ حدیثیں سند کے اعتبار سے متواتر، مشہور بیں یا اخبار آحاد، اس طرح اسے راویوں کے احوال، جرح و تعدیل اور ان کی ولادت ودفات کی تاریخوں کاعلم ہو، اصول حدیث میں بیان کئے گئے تواعد اور استد لال واستنباط کے قوانین (جو اصول فقہ میں بیان کئے گئے بی تا قادر کی) کاعلم ہمی رکھتا ہو - پاں اس ذمانے میں راویوں کے احوال کی معرفت کے سلسلے میں مستد

77+

حد شین مثلا امام بخاری ،امام مسلم ،امام احمد ، امام ابو داؤد اور صحاح سقہ کے باقی مصنفین وغیر ہم کی تعدیل و توثیق پر اعتماد کرنے **توکافی ہے۔** سنت اور حدیث کے سلسلے میں بھی زبانی یاد ہو نااجتہاد کے لئے شرط نہیں ے ، بابحہ د قت حاجت انہیں جان سکتا ہو ، محد ثبین بھی مشائخ ہے جو حدیثیں سنتے ستھے ا نہیں نکھ لیا کرتے تھے (یاد کرنا ضروری نہیں جانتے تھے۔ ۱۳ قادری) مختصر ریہ کہ احادیث کا من<sub>ا</sub>ط (محفوظ ہونا) معتبر ہے ،اور منبط کی دوقتمیں ہیں <del>ت</del>ے (ا) سینے میں (یاد ہو) 🗄 (۲) کتاب میں (تحریر ی طور پر محفوظ ہو) m - قیاس کی شر ائط ، اس کے احکام واقسام کاعلم ہو اور بیہ بھی جانتا ہو کہ کو <sup>ز</sup>یا قیاس مقبول ادر کو نسام دود ہے ؟ تاکہ صحیح استنباط کر سکے - منطق ادر علم الخلاف، میں بیان کردہ طریقے کے مطابق مفید مطلوب طریقے پر دلائل کی ترتیب اور صحیح طور پر انظر و فکر کی بخیت کی معرفت بھی اسی (معراب قیاس) میں داخل ہے ، بعض او قات ہ معرفت سلیقے اور فطرت ہی ہے جا صل ہو جاتی ہے، منطق کی عاجت شیں ہوتی۔ ۳ - میائل اجماعیہ کائلم *ہ*و

ان مسائل کی معرفت بھی ضروری ہے جن پراجماع ہو چکاہے ، تاکہ مجتمد کا جہتاد اجماع کے خلاف داقع نہ ہو ، جس طرح کتاب وسنت سے قیاسوں کا استغباط کیا جاتا تفاای طرح اجماع سے بھی اشنباط کیا جاتا تھا-ای طرح مجتد کو محابۂ کرام کے ا توال ادر ان کے بیان کر دہ احکام کاعلم بھی ہو ناچا ہے ، بیر ان حضر ات کے نزدیک ہے جو صحابۂ کرام کی تقلید اور اتباع کو ضروری قرار دیتے ہیں، مثلاً امام او حذیفہ ادر ان کے تتبعین ، خصوصان کے اختلافات کے مقامات کو جاتا ہو، کیونکہ اگر اختلاف کی صورت میں ان کے صرف دو قول ہیں تو تیسرے قول کی نفی لازم ہو گی، ای کو اجماع

مرکب کہتے ہیں۔ علامہ تغتازانی فرماتے ہیں کہ اجتماد کے لیے علم کلام شرط نہیں ہے کے، كونكه اسلام كا تقليدى طور يرجزم ركمن وأفي ك لخ دلاكل سمعيد استدلال کر ناجائزے ، ہاں (علم کلام کاجاننا) تحقیقی ایمان کے حاصل کرنے کے لئے ضرور ی ہے، کیکن فقہ اور احکام کی معرفت کے لیے شرط شیں ہے۔ ۵-امام رازی کے مطابق اجتماد کے لئے ایک اور شرط امام فخر الدین رازی فرماتے ہیں کہ اجتماد کی ایک شرط بیر ہے کہ وہ اصول دین لور عقائد کلامیہ کوجانتا ہو (اے)اس کلام کابیہ مطلب ہو سکتا ہے کہ اجتماد کے کے عقائد کلامیہ کاعلم شرط ہے آگرچہ نعل اور تعلید کے طور پر ہو۔اس صورت میں یہ کلام علامہ تغتازانی کے موا**نق ہوگا۔ یہ بھی** احتمال ہے کہ ان کا مقصد یہ ہو کہ عقائد کو علم کلام کے دلائل اور عقلی این سے جانے، جیسے کہ ان کاحق ہے،داللہ تعالیٰ اعلم ۲- مجتمد کے لئے ضروری ہے کہ اصول فقہ کا قومی علم رکھتا ہو، امرد نمی، خصوص وعموم، استثناء، تخصيص اور، ننخ تح تمام أحكام، تاويلات، ترجيهات اور قیاس کے تمام احکام کاعلم رکھتا ہو، ای طرح امام رازی نے میان کیا، سے بعد سے خالی نہیں ہے، مقصد میہ ہے کہ ان تمام قواعد کی رعایت کرے جن کا استنباط میں دخل ہے اجتهاد كادرواز مهتد موني كامطلب کماجاتا ہے کہ اس زمانے میں اجتماد کادر دازہ ہد ہے، ہماری گفتگو سے ظاہر ہو ممیا کہ اس کا بیر مطلب نہیں ہے کہ اس زمانے میں کسی کے لیئے اجتماد کا حصول ممکن نہیں ہے، کیونکہ انلد تعالیٰ کی توقیق سے مدکورہ علوم و معارف کا کسی کے لئے حاصل ہوتانہ تو محال ہے اور نہ ہی بھید ہے ، کیونکہ ان کا تعلق کسی علوم اور مستعمل الم يعنى جمتد ك ليتح يد شرط فيس ب كدود اسلامى مقائد كور بان نور علم كلام ك دلائل ب جانبا دو ١٢ شرف قادرك

Click For More Books

https://ataunnabi.blogspot.com/

قوانین سے بہلجہ مرادیہ ہے کہ اس زمانے میں کسی عالم کو مقام اجتماد حاصل نہیں ہے، وجہ بیر ہے کہ علوم مذکورہ کے حاصل کرنے اور بیان کر دہ طریقے کے مطابق ان کی تعمیل کے سلسلے میں لو کوں کی ہمتیں کمز در ہو گٹی ہیں، اور کوئی ایسا مخص موجود شیں ہے جو <sup>ہ</sup>س مقام کا حامل ہو ، کیکن اگر اللہ تعالٰی کمی محض کو خصوصی فضل د کرم *سے نوازے ادر اسے مذکور*ہ علوم ادر مرتبۂ اجتہاد عطا فرماد ہے توبیہ ناممکن بھی نہیں ہے۔ سید سیس ہے کہ اس قول سے یک (مجتمد کاس زمانے میں پایا جانا ممکن ہے ليكن موجود شيس ب ١٢ قادرى )مراد جو-والله تعالى اعلم بذاہب اربعہ کے مکمل طور پر منظم اور مرتب ہونے سے اجتماد کا معاملہ منظم ہو چکا ہے ، اور اس سے فراغت حاصل ہو چکی ہے ، اس کے بعد اب اجتہاد کی حاجت شیں رہی، اگر کوئي عالم اجتماد کر ناچا ہتا ہے تواہے اتمہ کے اجتمادی فیصلوں میں اجتماد کرنا جاہیے، جیسے کہ اجتماد فی المذہب کی شان ہے۔ا بيرامر معلوم ب كراللد تعالى في بعض متاخرين كو كماب الله تعالى اور سنت ر سول سی معرفت ، ان کے معانی اور اس کے آدکار اکرنے ، قرآن پاک کے لہلون ( مخفی مطالب )اور سنت کے انوار کے دامنے کرنے کی خصو میت عطافرمائی ہے،

انہوں نے کہاب دسنت سے فوائد د منافع حاصل کئے ،ادر ایسے کر انمایہ جو اہر کا استغباط کیا کہ عقل اور قیاس ان کا احاطہ کرنے سے قاصر ہے - لہذا اگر اللہ تعالیٰ اپنے بھن مدول کو فقہ ادر راہ اجتماد پر چلنے کی خصوصی تو فتی عطافر مادے تو چھ بعید نہیں ہے، ا- (نو پیدامسائل مثلاانسانی اعضا کی پیوند کاری، انشورنس، نظام پیکاری، ہوائی جماز میں نماز ،ب بی شمیٹ ثیوب ، کلونک دغیر ہ مسائل میں علوم دیکیہ اور دنیاویہ منر در بید کے ماہرین کتاب وسنت ، اجماع امت اور ائمہ ، مجتدین کے فیصلوں کی روشن میں اجتماد سے کام لے سکتے میں مبلحہ الیا کر ناخر دری ہے انثر ف قادری)

اور بیہ اللہ تعالٰی کے لیئے کچھ بھی مشکل نہیں ہے -وہ اپنی رحمت سے جسے چاہتا ہے مخصوص فرماديتاب، اللد تعالى كالصل عظيم --کیکن اجتماد کا ایک علمی مقام ہے ، اس کے قواعد د قوانین جیں ، اصطلاحات ہیں جو معقول و منقول ، فروع داصول ، علمی وسعت ، قہم و دانش کے کمال ، اصولِ دین کی حفاظت ،ائمئہ مجتمدین کے میان کردہ قواعد و قوانین کے پیش نظر اصول دین ے احکام کے استنباط ادر صحیح نظر واستد لال کے لئے تمام تر توانائی کے صرف کر دینے پر مشتمل ہیں- ظاہر ہے کہ ان تمام امور کی ذمہ داری سے عہدہ بر آہو تابر امشکل اور بہت ہی عظیم کام ہے - جیسے کہ لوگ منطق پڑھتے ہیں اور اس کے قواعد کا اجمالی طور پر احاطہ کرتے ہیں، کیکن مطالب و مقاصد کے لئے ان قواعد کا تغصیلی اور کمل استعال مشکل ہے ، ای د شواری کی بہا پر اجتہاد صرف ظن کا فائدہ دیتا ہے ، کیونکہ عقول ادر اذهان اس کے قواعد سے تما چقد ، فائدہ اور یقین حاصل کرنے میں ساتھ نہیں دیتے - شارع علیہ ا**لعلوۃ د**والسلام کی تائید داجازت سے اصول دین سے اجتماد ثامت ہے، بعض علماء محد ثنين اجتهاد كى قيد اور اس كے التزام سے نكل محمح، جنہيں اصحاب ظواہر کہاجاتا ہے وہ تاویل اور اجتہاد کے بغیر ظواہر نصوص پر عمل کرتے ہیں

انہوں نے احادیث کی تصحیح اور جانچ پر کھ کی ذمہ داری قبول کی ، بیر بھی مشکل اور برد اکام ہے، اللہ تعالیٰ بادی نے جس کے لئے چاہا یہ کام آسان کر دیا۔ اجتماد کا تھم یہ ہے کہ وہ ظنتی ہے، خطااور مواب دونوں کا احمال رکمتا ہے، اس بارے میں تفتگو اور مشکل حس کثیر بھی ہیں اور طویل بھی ، ان کا تذکرہ کتب اصول فقہ میں ہے ۔ تمام احادیث کے احاطہ کادعویٰ نہیں کیا جاسکتا اس جکہ ایک تفتگویاتی ہے جس کا تذکرہ ضروری ہے ،اور وہ یہ ہے کہ اجتماد

Click For More Books https://ataunnabi.blogspot.com/

244

کی شرائط میں سے ایک شرط کتاب اللہ (قرآن پاک) کاعلم ، اس کے لغوی اور شرع معانی اور اس کی اقسام کی معرفت ہے ، قرآن پاک کی معرفت ہر بخص کے لحاظ سے (<sup>ا</sup>س کی آیات میں ) محدود اور منحصر ہے ، جب کہ احاد یہ شکی فتص کیلئے **بھی محد** دو نہیں ہیں،اور کمی فخص کے بارے میں بید دعویٰ نہیں کیا جاسکتا کہ اسے تمام احاد بعث <sup>حاصل</sup> نہیں، کیونکہ ہر محا**نی** کے پاس علم تقا، محابہ کرام مخلف شہروں میں بھر کئے تاہمین نے ان سے علم حاصل کیا، اور ان سے وہ حدیثیں سنیں جو ان کی قسمت میں تحسی، ان میں سے کسی نے بھی تمام احادیث کا احاطہ نہیں کیا، جیسے کہ ہم نے اس سے پہلے ہیان کیا، علماء نے کمی نہ کمی مقام میں بیہ تصر تح ضرور کی ہے کہ بھن احادیث بعض ائمَہ کو نہیں پہنچیں - ای سلسلے میں امام شافعی کا یہ قول ہے کہ جب میں کوئی فتوی دوں اور تم حدیث اس کے خلاف یاد تودی میر امام ہو اور فتوی ہے ، یہ امر ثابت ادر مطے شدہ ہے -اس میں کوئی شہر تھیں -جب کی واقعہ کے بارے میں مجتد کے علم میں بعض احادیث نہ ہوں تو دہ اس واقعہ کے متعلق کیے تکم کرے گا؟ ہو سکا ہے اس کا تھم حدیث کے خلاف ہو،الی صورت میں مجتمد کمپا کرے گا؟یا تواس دافتہ سے متعلق دار داحادیث تلاش کرے گالور اس سلسلے میں اپنی پوری کو مشش صرف کردے

کا یمال تک کہ اسے حدیث مل جائے،ادر اگر اسے حدیث نہیں ملتی تودد بنی صور تیں يل (۱) ضرورت کی ما پر اپنے اجتماد کے مطابق تھم بیان کر ےگا، لور بیر حضرت معاذین جبل رمنی اللہ تعالیٰ عنہ کی حدیث کے ظاہر کا مقتناب، نبی اکرم ملک نے فرمایا : "اے معاذ اہم من چیز کی مناپر فیصلہ کرو مے "؟ انہوں نے عرض کیا کماب اللہ سے، فرمایا : "اکرتم الله تعالی کی کتاب میں ندپاؤتو" ؟ عرض کیاسنت سے ، فرمایا : "اگر سنت میں نہ پاؤ تو"؟ حضرت معاذ نے عرض کیا : " میں اپنی رائے (لور اجتماد) پر عمل

# . 376

كر ك كا"، بى أكرم عظيم في فرمايا : "سب تعريفي الله تعالى ك مالح بي جس ف ا۔ پچ رسول کے تمایندے کواس چیز کی تو کیش عطافرمائی جواس کے اور اس کے رسول ( 🐫 ) کے زدیک پندیدہ ہے "-(۱) علم بیان نہ کرے اور اعتراف کرلے کہ بچھے معلوم نہیں ، جیسے امام مالک نے فر الا، ان سے چالیس مسئلے یو یہھے کئے توانہوں نے چھتیس مسائل کے بارے میں فرمایا لا الحدي بجمع معلوم فميں ،امام مالک نے کیوں فرمایا کہ بجمع معلوم شیں ،اس کی وجہ یا توبیہ ہو کی کہ ان مسائل میں انہیں احادیث نہیں ملیں ، یا اس دفت قیاس نہیں کر سکنے کہ سیجھ اور قیاس کی شرطیں اور قواعد مصحضر نہیں سیجے ، یا کوئی اور وجہ تھی جو دہم د التباس کاباغث ادر علم کے حاصل نہ ہونے کی موجب تھی ،اس سب پچھ کے بادجود ان کا میہ جواب ان کے اجتماد کے مثافی خمیں، کیونکہ دہ مجتمد (مطلق) ہیں، اخمیں احکام کام رفت حاصل کرنے کی کامل استعد آدادر ملاحیت حاصل تقی اگرچہ (ایک دقت) خاص آتکم کی معرفت حاصل نہیں ہوتی۔ یہ اس قدرت کی طرح ہے جو فصاحت و اللاعمة المين معتبر ب، أيك محض بالاتفاق تصبيح وبليغ موت ب بلوجود سي خاص جكه

لغرش إماجاتا --مجترد ألاصطلاح ذیادہ سے زیادہ بیہ کہا جاسکتا ہے کہ اجتماد مختلف ہوتے ہیں اور مجتمدین کا مال بھی ل**لگ**ن ہوتا ہے ، بعض مجتمدین کا علم وسیع اور ان کا اجتماد زیادہ اور اعلی تعاجو ہض دوس کے جہتدین کو حاصل شیں تھا، مجہتد سب ہی ہیں، لیکن ان کے درجات مختف ہیں اور ج علم دالے سے او پر ایک علم دالا ہے - اس لئے بحض علماء اصول کہتے ہیں کہ شرائل مذکر رہ جنمد مطلق کے بارے میں میں جو تمام احکام میں فتویٰ دیتاہے،

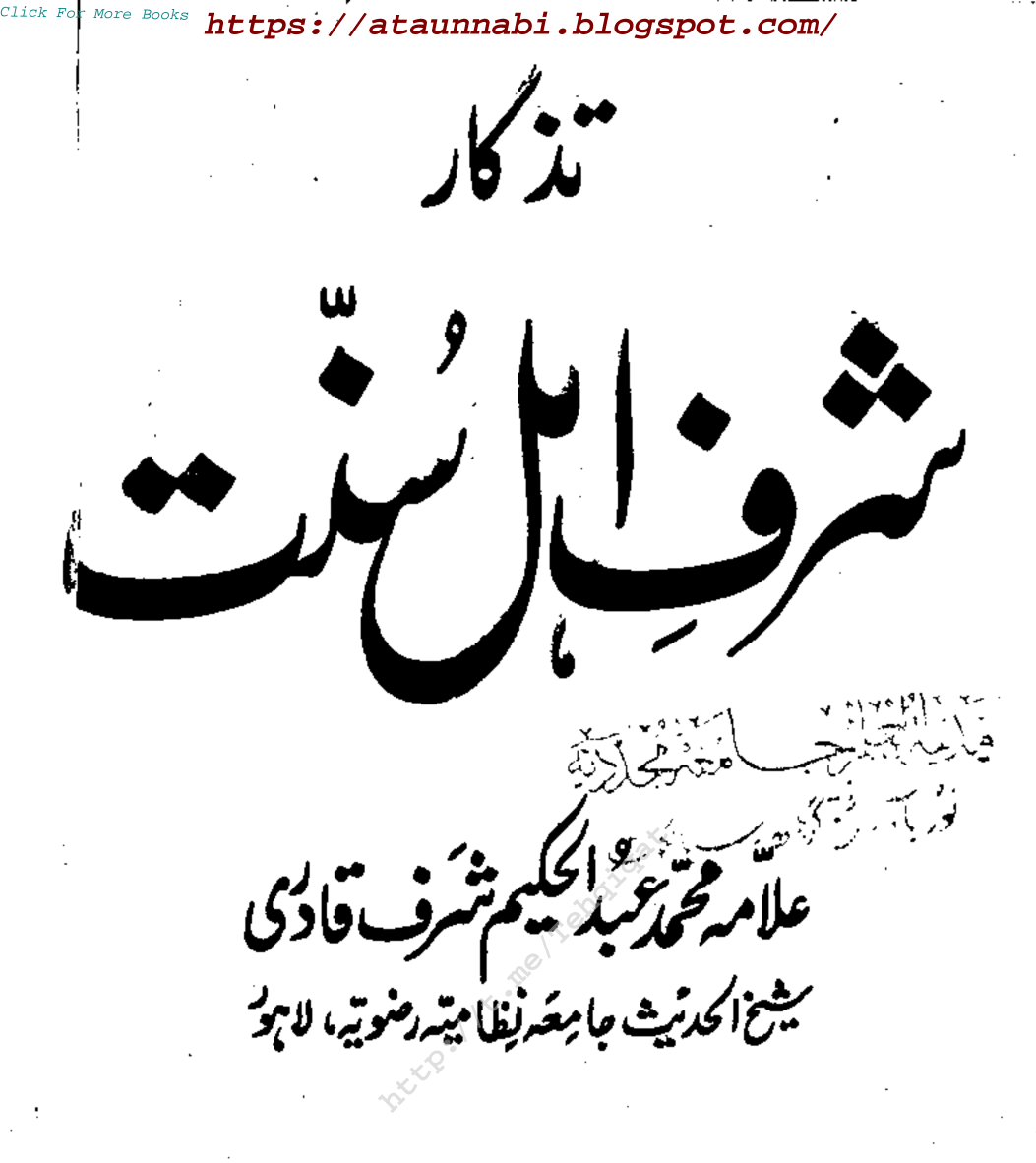
774

وہ مجتمد جوایک تھم میں اجتماد کرتا ہے دومرے تھم میں اجتماد نہیں کرتا تواں، تھم سے متعلق ولائل کی معرفت ضرور ی ہے ، مثلا نماذ سے متعلق تھم میں اجتما ان دلائل کی معرفت پر موقوف نہیں ہے جواحکام نکاح سے متعلق ہوں ، یہ واضح نئلہ ہے لیکن زیادہ مناسب یہ ہے کہ ایک مسئے میں اجتماد کرنے والے کو جمتند نی الاصطلاح کہ اجائے ، چیسے کہ فقہ کی تعریف میں علماء اصول کی گفتگو سے ظاہر ہے ، فقہ کی تعریف یہ ہے : احکام فرعیہ کاان کے تفصیلی دلائل سے علم حاصل کرنا-فقہ کی تعریف پر ایک اشکال کاجواب

ال پر یہ الحکال دارد ہو تاہے کہ احکام سے مراد تمام احکام ہوں تو یہ مظل ہی نہیں متعذر (عادة تا ممکن) بھی ہے ، کیونکہ بعض داقعات دہ ہیں جو ابھی معرض جو د میں ہی نہیں آئے ، اور اگر بعض احکام مر او بیں تو لاذم آئے گا کہ مثلاً (دلائل تغیلیہ سے) نہیں احکام کے جانے دالے کو فقید کماجائے ، اس اطکال کا جو اب یہ دیا گیا۔ کہ تمام احکام مراد ہیں ، لیکن استغراق عرفی ہے ، مطلب یہ کہ اس عالم کے سالے جو مسئلہ چیش کیا جائے اس کا تعلم معلوم کر سکے ، یہ آسان معاملہ ہے جس کا تعلق اعلاا ح سے ، اور ہر شخص کو افتیار ہے کہ جو جانے اصطلاح میا لے -

اس موضوع پر بیدوہ گفتگو ہے جو میسر ہوئی،اللہ تعالیٰ سب سے زیادہ کم دالا ب ، ده عليم بھی ب اور علام بھی - بچھ اللہ تعالیٰ کافی ب ، ده بهترين کار ساز اقالور بهرين مدد کارہے-نوٹ : اس رسالے کے اخریس سید عبارت اردو میں لکھی مخ ہے لتحذ رسالہ موموفہ (جس امل ہے لتل کیا کیاوہ امل کرائے امیر ارابیم جدید کوار امیر احسن خان دیوان موبه اله کلد تمجا کما تقا، نیز مل لوز پر

https://ataunnabi.blogspot.com/ یز در وزیل عبارت حضرت سیدی دجدی ( می محقق) رحمہ اللہ تعالیٰ کے قلم خاص ے مرقوم ہے تَمَّت كِتَا بَتُهَا وَمُقَابَلَتُهَا صَبِيحَةَ يَوم السَّبتِ ثَانِي عَشَرَ رمَضانَ سَنَةَ اَلْفٍ وُحْمسِين باردر مضان المبارك سن ٥٠ ١٠ اصلفتى صبح كواس سنفرى كمامت ادراصل کے ساتھ مقابلہ کمل ہوا-اس کی ایک جانب لکھی ہوئی عبارت کا ترجمہ یہ ہے (غالبًا یہ حضرت شیخ مخق کی تحریر ہے) ''اے عزیز !اللہ تعالٰی ہمیں اور حمہیں راہ راست پر <del>ث</del>امت قدمی عطا فرمائے، میری طرف سے تمہیں سلام ہو، میں نے تمہاری طرف ایک کتاب مطالعہ کیے گئے تھچی ہے ، جس کا نام ہے تحصیل التُعَوف، بيه الي كتاب من حس كي مثل كوئي كتاب شيس، الله تعالى كي فتم اید مغز کابھی مغزب، اس کا مطالعہ تعصب کی نگاہ سے نہیں ، بابحہ انعیاف کی نظر سے کرو، اللہ تعالیٰ ہی صواب کی تو فیق دینے دالا ہے" چش نظر نسخه سرآخر میں نقل کر بروا لرکانام نہیں لکھاگیا،الدتہ تاریخ



- **\*** o

· / //

المآريكي ليشره لابو

علامه محمد عبدالحكيم شرف قادرى

شخ الحديث جامعه نظاميه رضوبيه 'لا موركی حیا**ت وخدمات پر کیلی جامع کتاب** الل سنت ال

تقتريم : رضويات ٢ بين الاقوامي محقق پروفيسر داكثر محد مسعود احمد مد ظله العالي

تاليف: محمد عبد الستارطابر مسعودي

علامہ محمد عبد الحکیم شرف قادری علم و شخصی کی دنیا کا جانا بچپانا نام ہے۔ اردو 'عربی 'فارسی میں تین در جن سے زیادہ کتب اور سیسیوں مقالات قلم بند کر چکے ہیں۔ ڈاکٹر محمد مسعود احمد مد ظلمہ العالی کے ایماء پر ان کے مخلص مرید جناب محمد عبد الستار طاہر نے یہ ضخیم کتاب مرتب کر کے علامہ شرف قادری کے حالات زندگی اور ان کی علمی ' تحقیقی اور تحریر کی خدمات جلیلہ کی تفصیلات کو جزئیات کی حد تک سمیٹ لیا ہے۔ اکابر علماء و مشائخ اور دوستوں کے تاثرات کے لئے الگ باب قائم کیا گیا ہے اور علامہ شرف قادری کی یادداشتوں بر مشتمل الگ باب دعوت مطالعہ دے رہا ہے۔ آخر میں طامعہ از ہر شریف قاہر ہ اور بیر و ت کے چند عربی کمتوبات شائل اشاعت ہیں۔ صفحات : 344 قیم تیں :

علامه محمد عبدالحكيم شرف قادرى شيخ الحديث جامعه نظاميه رضوبه لامور كزشته جهتيس سال س

تكارشي

